

# Liliana Pégolo (coordinadora)

Camilo Néstor Abecian, Catalina Cabral Spuri, Patricio Couceiro, Javiera Licanqueo, Pedro Froidevaix, Stella Maris Gena, Lautaro Marín, Liliana Pégolo, Alexis Robledo, Ivo Santacruz Ascurra, Carla Torres







De vínculos y libros. Recreando historias en el Bajo Flores II

#### FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS DE LA UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES

Decano

Américo Cirstófalo

Vicedecano Ricardo Manetti

Secretario General Jorge Gugliotta

Secretaria Académica Sofía Thisted

Secretaria de Hacienda y Administración

. Marcela Lamelza

Secretaria de Extensión Universitaria y Bienestar

Estudiantil Ivanna Petz Secretario de Investigación Marcelo Campagno

Secretario de Posgrado Alberto Damiani

Subsecretaria de Bibliotecas María Rosa Mostaccio

Subsecretario de Transferencia y Desarrollo Alejandro Valitutti

Subsecretaria de Relaciones

Institucionales e Internacionales Silvana Campanini Subsecretario

de Publicaciones

Matías Cordo

Conseio Editor Virginia Manzano Flora Hilert Marcelo Topuzian

María Marta García Negroni

Fernando Rodríguez Gustavo Daujotas Hernán Inverso Raúl Illescas Matías Verdecchia Jimena Pautasso Grisel Azcuv Silvia Gattafoni Rosa Gómez

Rosa Graciela Palmas Sergio Castelo Ayelén Suárez

Directora de imprenta

Rosa Gómez

#### Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras Colección Puentes

Coordinación editorial: Julieta Golluscio Maquetación: Ezequiel Bluvstein Reseña de contratapa: Jimena Palacios

ISBN 978-987-8363-49-3

© Facultad de Filosofía y Letras (UBA) 2020

Subsecretaría de Publicaciones

Puan 480 - Ciudad Autónoma de Buenos Aires - República Argentina

Tel.: 5287-2732 - info.publicaciones@filo.uba.ar

www.filo.uba.ar

De vínculos y libros: recreando historias en el Bajo Flores II / Camilo Néstor Abecian... [et al.]; coordinación general de Liliana Pégolo. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras Universidad de Buenos Aires, 2020.

94 p.; 28 x 20 cm. - (Puentes)

ISBN 978-987-8363-49-3

1. Identidad Cultural. 2. Literatura Argentina. 3. Universidades Públicas. I. Abecian, Camilo Néstor. II. Pégolo, Liliana, coord. **CDD A860** 

## De vínculos y libros. Recreando historias en el Bajo Flores II

## Liliana Pégolo (coordinadora)

Camilo Néstor Abecian, Catalina Cabral Spuri, Patricio Couceiro, Javiera Licanqueo, Pedro Froidevaix, Stella Maris Gena, Lautaro Marín, Liliana Pégolo, Alexis Robledo, Ivo Santacruz Ascurra, Carla Torres







Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras Universidad de Buenos Aires

# Índice

| Palabras preliminares  Camilo Néstor Abecian                                                        | 9               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| De vínculos y libros: historias y lápices en el Bajo Flores<br>Liliana Pégolo                       | 11              |
| Capítulo primero: El paisaje y sus geografías<br>Alexis Robledo                                     | <b>15</b><br>17 |
| El bosque y sus encantos<br>Alexis Robledo                                                          | 18              |
| El mar y los naufragios<br>Alexis Robledo                                                           | 20              |
| El mundo subterráneo<br>Alexis Robledo                                                              | 26              |
| Capítulo segundo: Utopías y distopías<br>Ivo Santacruz Ascurra                                      | <b>29</b><br>31 |
| La creatividad y las utopías<br>Javiera Licanqueo                                                   | 36              |
| El color y los sueños<br>Camilo Abecian                                                             | 39              |
| Capítulo tercero: Seres mitológicos, animales fantásticos y cosas maravillosas<br>Stella Maris Gena | <b>41</b><br>43 |
| Capítulo cuarto: Héroes y villanos<br>Pedro Froidevaux                                              | <b>55</b>       |
| Estructura clásica en los cuentos del CAF 3<br>Catalina Cabral Spuri y Lautaro Marín                | 58              |

| El mito y el lenguaje infantil<br>Patricio Couceiro                           | 64              |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Les niñes y los juguetes<br>Pedro Froidevaux                                  | 68              |
| Capítulo quinto: Princesas y hechiceras  Carla Torres                         | <b>71</b><br>73 |
| Las niñas como narradoras de relatos<br>Javiera Licanqueo                     | 80              |
| Capítulo sexto: Los zombis y el más allá<br>Alexis Robledo                    | <b>83</b><br>85 |
| De las formas de conjurar los miedos<br>Catalina Cabral Spuri y Lautaro Marín | 89              |
| Utopías de ayer, hoy y siempre<br>Ivo Santacruz Ascurra                       | 92              |
| Bibliografía                                                                  | 94              |

## Palabras preliminares

"La magia"

Pero si no tenemos ni realidad, ni prójimos a quienes querer, y si uno mismo es un extraño e incógnito fenómeno en medio de la multitud, queda aun en pie conocer la base sobre la cual nos apoyamos.

Rodolfo Kusch, ¿Magia en Buenos Aires?, 2007: 253

Es evidente que existe una sustancia en este mundo que genera la conmoción de los seres humanos, de lo contrario, no estaríamos en esta tierra. También hay evidencia de que ese es un motivo que explica por qué los seres humanos poblamos este mundo; esa sustancia nos ha cautivado por completo. No hablo de cosas meramente naturales como el oro, no hablo tan solo de rocas o minerales. Hablo de aquella esencia de lo maravilloso, hablo del símbolo visceral de aquello que es luminoso como lo es el sol naciente y el oro que lo recuerda en su brillo mágico y no en su valor monetario. Hablo de la fuerza natural del agua en una catarata, de su poder implacable; hablo del mar inmenso e infinito, aunque se encuentre en un mundo con límites; hablo de las chispas de la lluvia, de la suavidad de las nubes y del silencio de las voces del bosque. Se podría hablar eternamente de esas maravillas del mundo y del conocimiento primero acerca de ellas. Aquí, en este libro, verán qué magia y qué maravilla son las que componen las cosas que los seres humanos han buscado y descubierto en lo inhóspito y en lo cotidiano.

Resulta cierto que en la infancia se desarrolla esta capacidad de maravillarse, solo si es incentivada. Esta queda inserta en la vida de las personas una vez adultas en la medida en que se la conserve y se la atesore. Entre otras cosas, este es el sentido del libro; hecho para que los humanos no olviden nunca aquello que fueron, para que se reúnan con esos que fueron, para que nunca olviden qué mundo hay que salir a buscar y crear, para que otres recuperen la humanidad que perdieron en estas jaulas modernas de "responsabilidad". Este libro no es una antología de relatos exóticos alejados de nuestras miradas; todos los relatos exóticos buscan retratar la antología de emociones que somos los seres humanos, que constantemente viajamos por las profundas aguas de la existencia.

Embárquense en este viaje hacia las tierras pasadas, vean de dónde han venido. Exploren aquello que fueron y recuerden; observen cuán importantes son estas historias y reflexiones. Los conducirán magos y hechiceras, héroes y heroínas, hadas y caballeros, criaturas de todo tipo, y cuidado con los villanos, los extraterrestres y los robots asesinos del futuro computarizado. Cada cual les contará la historia de su vida y mostrará cómo ha transitado su aventura.

Quienes los acercan a estos páramos y épocas son jóvenes y hábiles navegantes, conductores de pocas palabras que persiguen la sustancia del relato. Esa es hoy su brújula. Quienes escriben son justamente la razón de ser del relato y del mundo. Todo existe por elles, por la promesa de que alguna vez llegarán al Dorado. O puede ser que no, puede suceder que no se trate de llegar a lugares maravillosos, ni de hablar de promesas inverosímiles. Tal vez se trate de llenar el mundo de Dorados que brillen con la luz del sol o con reflejos de plata y que garanticen a las personas los banquetes de pizzas y helados, de caramelos y galletitas con forma de anillos.

Les dejo a ustedes, lectores y lectoras, la llave de todo aquello que es mágico en esta tierra. Sepan valorarlo y no teman, las naves que abordan son de buena madera y, además, están en buenas manos. ¡Buen viaje!

Camilo Néstor Abecian

## De vínculos y libros: historias y lápices en el Bajo Flores

La presencia del grupo de extensión "Representaciones identitarias en el Bajo Flores" en el Centro de Acción Familiar N° 3,¹ ubicado en el Barrio Rivadavia 1 (Jauri, 2011), en las proximidades de la Villa de Emergencia 1-11-14,² está sostenida por la convicción de que las prácticas extensionistas constituyen uno de los fundamentos de la labor universitaria, junto con la docencia y la investigación. La pretensión de alcanzar un saber universal y de reproducirlo entre la totalidad de los individuos —aunque, según Curtius (2004 [1948]: 87), la palabra "universidad" no significa "la totalidad de las ciencias" (universitas litterarum), sino "la corporación de los que enseñan y de los que aprenden"—, cobra el carácter de un desiderátum, puesto que resulta necesario seguir bregando para que el conocimiento se democratice a fin de desarticular las desventajas educativas, que se visualizan en "el retraso y el estancamiento de los estudiantes de las clases más desfavorecidas" (Bourdieu y Passeron, 2014 [1964]: 21).

Desde esta perspectiva, la extensión universitaria debe contribuir a provocar una disrupción en el reservorio cristalizado del saber, el cual persiste destinado a determinadas prácticas y a determinados agentes. El hecho de que la universidad "descienda" de la cátedra, se acerque a los barrios y estreche vínculos con sus comunidades forma parte de un proceso necesario de "democratización epistemológica" (Trinchero y Petz, 2013: 61), en el cual se interpele al conocimiento mismo, y a las formas acostumbradas para su acceso a través de las aulas, las academias, los laboratorios y los centros de investigación.

La instalación de "Representaciones identitarias en el Bajo Flores", cuyo nombre evoca el título del primer proyecto UBANEX obtenido en 2012, estuvo centrada, inicialmente, en un conjunto de objetivos que eran funcionales al horizonte de expectativas de las Lenguas y Literaturas Clásicas, una de las orientaciones de la carrera de Letras de la Universidad de Buenos Aires. La meta principal consistió en analizar la persistencia de las estructuras míticas entre grupos de preadolescentes y adolescentes, con el propósito de reflexionar en torno a las representaciones de la identidad cultural, ya que les participantes de los talleres procedían de diversas comunidades migrantes (boliviana, paraguaya e interior argentino). Asimismo se procuró, a través de una metodología dialógica, desarrollar el pensamiento crítico y el reconocimiento de la subjetividad, dando cuenta de una memoria común o compartida que transformara a les concurrentes a los talleres que se desarrollaban en la Cooperativa de Participación y Aprendizaje (CooPA), en narradores/as o mediadores/as culturales para la propia comunidad.

<sup>1</sup> El Centro de Acción Familiar N° 3, sito a dos cuadras de las avenidas Curapaligüe y Cobo, es uno de los siete establecimientos de desarrollo integral y socialización de niñes y adolescentes, que depende de la Dirección General de Niñez y Adolescencia del Gobierno de la Ciudad Autónoma de Buenos Aires. Su fundación data de 1959, por lo cual cuenta con un profundo conocimiento de la población barrial, de sus condiciones sociales y económicas y de su procedencia migratoria.

<sup>2</sup> La Villa registra otros nombres, como "Bonorino", "Perito Moreno", "Medio Caño" y "Evita"; sus pobladores más antiguos hablan de dos etapas en su formación, antes y después de la dictadura militar de 1976. En cuanto a su origen, se cuenta que los primeros pobladores fueron chaqueños que se afincaron junto a la laguna y el bañado que llegaba hasta las actuales Av. Cobo y Curapaligüe. *Cfr.* AA.VV. (2002).

Tras dos años de permanencia en el Bajo Flores, "Representaciones identitarias" advirtió que debía extender su experiencia a otras instituciones barriales. Fue, entonces que, en octubre de 2013, comenzó a trabajar en el Centro de Acción Familiar N° 3 (CAF 3), espacio muy cercano a la anterior institución mencionada. Ante el cambio operado en el territorio, los objetivos necesariamente se transformaron en función de la implementación de talleres recreativos y del fortalecimiento de la lectoescritura, destinados a una población infantil cuya edad oscila entre los seis y los doce años. Por lo tanto, las metas transversales que el grupo se impuso en la presentación de los proyectos UBANEX, desde 2016 hasta el presente, estuvieron orientadas —y aún lo están— al desarrollo de estrategias cognitivas y procedimentales tendientes a fortalecer la apropiación de lenguajes y la interpretación de discursos (literarios y no literarios, orales y escritos, gráficos y mixtos).

Asimismo, a través de lo que fue denominado como un espacio límbico entre la pedagogía formal y no formal se insiste en la construcción de pensamientos autónomos en les niñes y les preadolescentes, con el fin de facilitar la adquisición de instrumentos de oralidad, lectoescritura y decodificación discursiva, instando a la práctica del lenguaje en diferentes registros y bregando por estrechar vínculos con la narrativa popular, barrial y familiar. A estas expectativas de logro se suma otra, a través de la cual se procura enriquecer las prácticas pedagógicas de les docentes-investigadores formades y en formación de la Universidad de Buenas Aires, o de otras universidades nacionales que se acerquen a formar parte del proyecto, para construir un nexo entre la producción universitaria y las necesidades sociales e interculturales del barrio.

Ese vínculo necesario entre les integrantes del proyecto y la comunidad barrial debió resignificarse cuando tuvo lugar la transición del grupo hacia el CAF 3; desde ese momento se impartieron dos talleres, uno por la mañana y otro por la tarde, denominados "Construyendo historias: vení a disfrutar de un mundo de cuentos". Con mucha incertidumbre, un "puñado" de objetivos y libros de poderosa imaginería, "Representaciones identitarias" comenzó a transitar un nuevo derrotero. Entre los recursos puestos en práctica, se apeló a la tridimensionalidad y al cómic que despertaron la imaginación de les niñes, quienes se interrogaban acerca de la veracidad de lo que veían y escuchaban. Tal como se señaló en la primera publicación surgida de estos talleres (Pégolo, 2018: 7), "comenzó a establecerse un vínculo con contenidos literarios que funcionaban como conductores hacia 'la maravilla'". El libro, entonces, se impuso porque tenía la capacidad de desplegarse y de sus páginas "parecían salir al mundo figuras fuera de lo común" (ibídem).

De ese lazo de fascinación entre la imagen y la palabra, surgieron innumerables actividades, que en un número sumamente reducido se reprodujeron en *De vínculos y libros. Recreando historias en el Bajo Flores.* Con el apoyo de la Facultad de Filosofía y Letras, su Secretaría de Extensión Universitaria y Bienestar Estudiantil y del Centro de Innovación y Desarrollo para la Acción Comunitaria (CIDAC), ese libro, dedicado a la labor docente y social de Mirtha Lischetti, se centró en la producción escrita y gráfica de les niñes y les preadolescentes que concurren al CAF 3, semana tras semana, renovando los resultados de un "aula" peculiar y de la efectividad del juego. Este, finalmente, se ritualiza en el espacio exterior del patio a través del disfraz y da "forma [...] a uno de los instrumentos liminales más hermosos del teatro: la improvisación" (ibídem: 53).

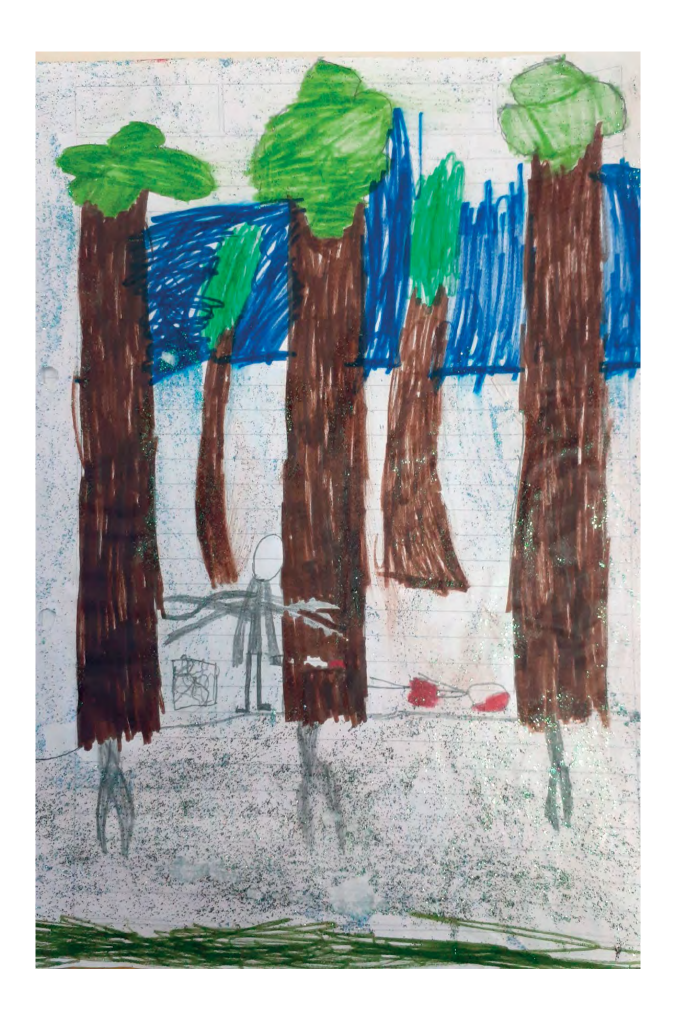
Así, como el primer *De vínculos y libros* fue producto de la libertad y de la voluntad de comunicarse con el "otro" siendo une misme, *De vínculos y libros. Recreando historias en el Bajo Flores II* representa las innumerables actividades hechas a lo largo de los últimos tres años (2017-2019), simbólicamente divididas en los siguientes capítulos: 1. "El paisaje y sus geografías", estructurado en los apartados: "El bosque y sus encantos", "El mar y los naufragios", "El mundo subterráneo"; 2. "Utopías y distopías"; 3. "Seres mitológicos y animales fantásticos"; 4. "Héroes y villanos"; 5. "Princesas y hechiceras"; 6. "Los zombis y el más allá".

Como su antecesor, este segundo *De vínculos y libros* procura ser respetuoso de los colores puestos por sus creadores, y de las palabras y sus grafías originales, porque se trata de su continuación. Así lo sentimos todes les que concurrimos cada semana para jugar, enseñar, aprender y encontrarnos, pues no son solo esos pequeños, esas pequeñas, eses pequeñes; jovencitos, jovencitas, jovencites que gozan con el abrazo espontáneo y los lápices de colores y con "la brillantina" que hace "refulgir el

mundo", somos nosotros, nosotras, nosotres, les universitaries, les transformades en la medida en que tenemos la posibilidad de construir "un nosotros inclusivo", comprendiendo la diversidad de voces que nos rodea, sin perder "el rumbo de la ternura a la hora de conmovernos ante la totalidad de lo humano" (ibídem: 55). Allí, en el vínculo y en el abrazo compartido, desde y con el conocimiento, reside la universalidad y la completitud de la Universidad.

Liliana Pégolo

CAPÍTULO PRIMERO: El paisaje y sus geografías



Los paisajes ejercen un sutil poder sobre las personas produciendo un amplio rango de emociones y significados que pueden ser difíciles de especificar (Mitchell, 2002 [1994]: vii). De hecho, las sensaciones indeterminables parecen ser una característica crucial de cualquier fuerza que estos espacios puedan generar. Los paisajes, a su vez, son una instancia privilegiada de la experiencia territorial, en la que los sujetos vierten su afectividad, su imaginario y su aprendizaje en forma entremezclada (Giménez, 2005: 14). Por lo tanto, el paisaje genera vínculos estrechos con los sentimientos que despierta e imprime en quienes lo contemplan. A partir de esto, cabe destacar la relación que establece el paisaje con el conocimiento sensible, puesto que existe en tanto es percibido por el ojo humano.

En este capítulo nos centraremos en los paisajes imaginarios que les niñes han construido, porque todo espacio es una construcción (Giménez, 2005: 14): el bosque y sus encantos, el mar y sus naufragios y el mundo subterráneo. Estos parajes son la frontera de lo conocido y simbolizan el límite entre el espacio dominado por el hombre y lo salvaje que pertenece al ámbito de lo desconocido. En consecuencia, estos territorios liminales cobran carnadura a partir de lo inexplorado o, mejor dicho, de lo explorado a partir de la imaginación y se entrelazan con el miedo y la aventura, pero también, con el desarrollo de lo maravilloso y lo fantástico. Se vuelven espacios portadores de múltiples sentimientos que la especie humana, alimentada por las diversas construcciones socioculturales, ha depositado allí.

Por último, no debe olvidarse que una de las características primordiales de los paisajes es la de funcionar como símbolos cargados de connotaciones valorativas según la vivencia de cada sujeto (cfr. Giménez, 2005: 15). Tanto el paisaje boscoso, como el marítimo o el subterráneo, que aparecen en las producciones trazadas y narradas por sus creadores, son funcionales a sus propias identidades y, por consiguiente, exponen la mirada desde la que contemplan y accionan sobre el mundo. Esto se debe a que el paisaje es un medio dinámico, en el cual afrontamos la vida, nos desplazamos, concretamos nuestras actividades y damos forma a nuestro ser, pero también es un medio que está en permanente movimiento de un lugar a otro, de una visión a otra. Lejos de un tratamiento estático, que entendería los paisajes como sublimes, hermosos, pintorescos o como simples ilustraciones para la contemplación, estas composiciones se caracterizan por la manera en la que el paisaje circula como un medio de intercambio de valores culturales o como un eje para la formación de la identidad (cfr. Mitchell, 2002 [1994]: 2). Es a partir del movimiento de cada individuo que estos espacios se cargan de sensaciones y nos las devuelven al retenerlas con los ojos o con el corazón.

En las próximas páginas llenas de colores y emociones, somos invitades a sumergirnos en cada trabajo cuyo eje son las geografías que les niñes construyeron por medio de sus propias travesías identitarias. Asimismo, los caminos que andemos en estos lugares nos devolverán la manera en la que elles ven el mundo y, en consecuencia, actúan sobre él con la sola fuerza de la propia imaginación por medio de lápices, biromes, fibras, brillitos y papel.

### El bosque y sus encantos

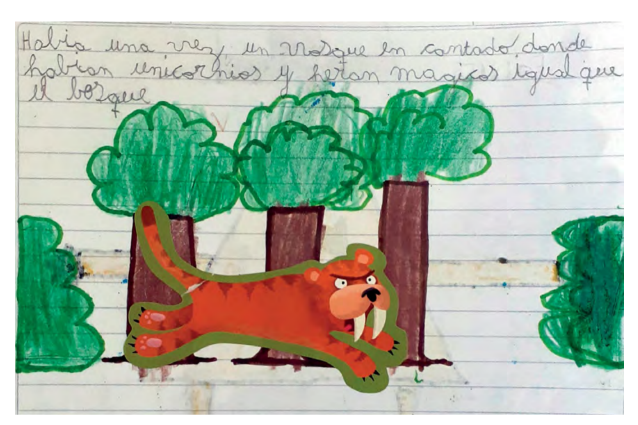
Todo cuento maravilloso necesita de un bosque encantado, porque ¿qué tipo de bosque sería si no es aquel donde la magia atraviesa a todos los seres que en él residen? Este espacio, libre de la mano transformadora del ser humano, es donde habitan brujas, hadas y duendes, entre otras entidades maravillosas, en relación con el reino vegetal y el reino animal.

Los bosques son aquellos espacios liminales que se extienden más allá de los campos que marcan los confines del territorio humano. Aquí el paisaje se conforma por un medio agreste, colmado de malezas que crecen en desordenada miscelánea, siempre al amparo de las umbrosas copas de los árboles; a su vez, no deben olvidarse los claros de agua que conforman lagunas refulgentes o las ciénagas oscuras. Sin embargo, más que parajes completamente salvajes son las fronteras donde se establece contacto con aquello que es diferente. Por lo tanto, este paisaje es propicio para la manifestación de toda criatura maravillosa: animales parlantes, árboles animados, seres mágicos, unicornios, múltiples especímenes monstruosos y, por supuesto, brujas que gobiernan estos reinos y poseen sus casas en lo más profundo del bosque.

Asimismo, el ingreso de los personajes a las profundidades del bosque encantado, ya sea de manera accidental o intencional, señala el inicio de una etapa de aprendizaje, un desarrollo interno que el héroe o heroína debe afrontar. De esta manera, la cercanía con diversos desafíos, las bestias feroces y el acecho constante de la muerte son ineludibles. A fin de sortear las múltiples adversidades, el aventurero o la aventurera deberán lograr la correcta articulación entre las fronteras de lo indómito y de la civilización.

Por otra parte, esta geografía recuerda al laberinto donde el ser que ingresa puede perderse para siempre o bien encontrarse consigo mismo. Toda travesía influye en la identidad de cada sujeto y atravesar el bosque encantado intensifica la experiencia de conocerse a sí mismo. En definitiva, los bosques con sus encantos se vuelven espacios de transformación y conocimiento para quienes logren superarlo.

Por último quisiera agregar que, desde la experiencia en el taller, el bosque encantado no es otro que el patio del CAF. Allí, envestides por variopintos disfraces, alas, diademas, espadas, capas, vestidos, antifaces (todos elementos custodiados por un armario que guarda celosamente sus ilusiones, esperanzas e identidades) les niñes deciden transformarse en los seres maravillosos que los identifican, sin importar qué (ya sean hadas, piratas, princesas o el mismo Zorro, que una vez nos dijo "vine para combatir a los malos"), pero sí sabiendo qué quieren ser. Es, entonces, en ese patio encantado donde les niñes corren y se suben a los juegos —y a veces nosotres también—, tras ser hechizades por sus varitas mágicas nos volvemos en sus caballos o en los seres fabulosos que deseen, mientras otres son dragones que pelean contra hechiceras y en simultáneo acontece un partido de fútbol. En definitiva, los encantos que dan vida a ese paisaje boscoso imaginario, a la ceremonia del encuentro y a nuestra razón de acompañarles, no son más que elles contando nuevas historias con su actuar, tras suspender momentáneamente la creación sobre el papel.



El bosque y sus encantos.



Bosque y viaje.

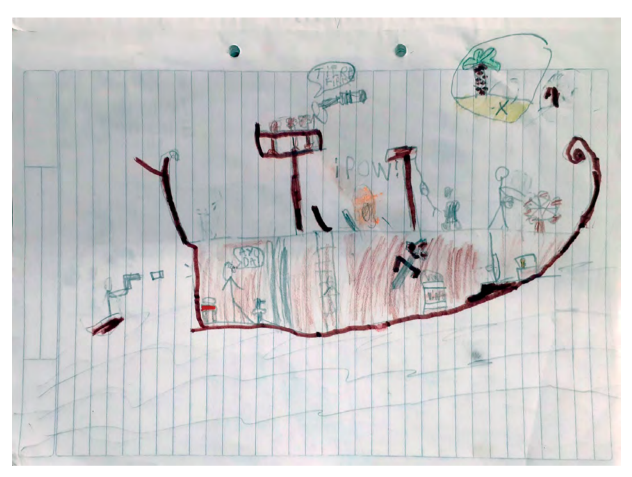
### El mar y los naufragios

El oscilante y clamoroso mar que susurra siempre ha sido enigmático y peligroso. Entre tantas cosas, el mar puede representar símbolos contrarios, como caos o sosiego, vida o muerte, tiempo o eternidad, amenaza o atracción (Ferber, 2007 [1999]: 179). De este modo, el vasto paisaje marítimo, con su superficie cristalina o en tonos azulados o de color del vino y sus oscuras profundidades, es sede de emociones múltiples.

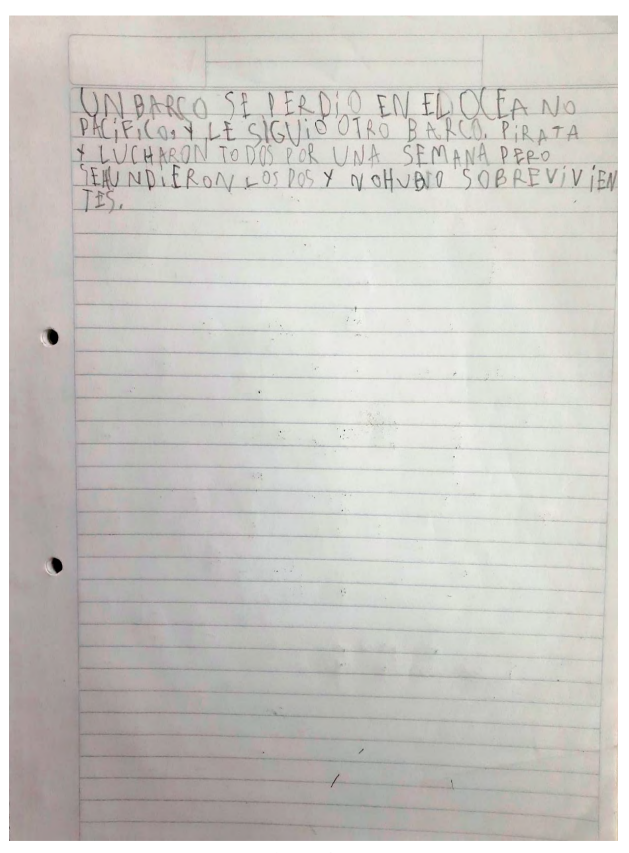
El mar que puede bramar, enfurecerse, golpear, acariciar ha sido elegido como el escenario de variados trabajos a lo largo del taller. En sus propios textos e ilustraciones, las representaciones del espacio marítimo despiertan temores y angustias, puesto que en la airada superficie se desatan terribles tormentas que quiebran las naves y provocan su naufragio. Este suceso, por una parte, conlleva la pérdida de la embarcación o el fin de la vida. Así, el trabajo de une niñe lo ilustra y cuenta; un corte transversal del barco nos muestra no solo su arquitectura sino también el asalto de piratas y el combate. Allí, simultáneamente, mientras une pide "iayuda!" desde el fondo, otre está a cargo del timón y otre descubre una isla al grito de "Tierra firme". Sin embargo, después de una semana "se hundieron los dos y no hubo sobrevivientes". Por otra parte, tal como les niñes lo representan, el naufragio también puede ser el encuentro con nuevas geografías: las islas. Estas porciones de tierra se vuelven refugios que conservan las esperanzas de sobrevivir ante una malhadada vida. De esta manera, en otro trabajo, a la manera de una historieta, su creadore narra cómo dos personas se salvaron, al encontrar una isla luego de chocar con el *Titanic*, y vivieron ciento diez días hasta ser rescatadas; la esperanza de vivir en las condiciones más adversas aquí se impuso sobre la desgracia.

En la conquista de estos paisajes imaginarios aparecen otros personajes —los piratas— que convirtieron las aguas y los barcos en sus hogares. En principio, diríamos que el pirata es un bandolero, un rebelde, un bandido del mar, una alteridad que vive al margen de la ley. Pero, a veces, podrá ser un príncipe o un caballero recluido que oculta su identidad; otras, un mendigo o un marginal, y, por qué no, un sujeto en busca de su patria (cfr. Linon-Chipon y Requemora, 2002: 404). Es posible encontrarnos con estos "tiranos del mar" desde la Antigüedad hasta nuestros días, desde el continente asiático, pasando por el Mediterráneo, hasta las costas de América y, también, en las creaciones de les niñes cuyos trazos les otorgaron un cuerpo y confirieron una voz. En la ilustración presentada, los piratas asaltan y toman el control de un barco en el océano Pacífico, haciendo despliegue de sus fechorías típicas.

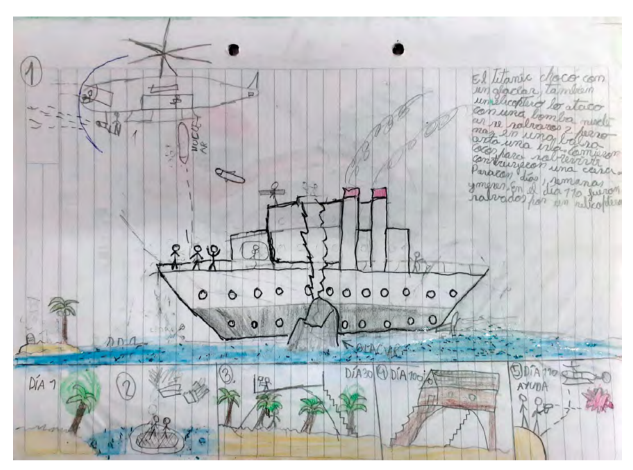
Por último, las azuladas aguas pueden ser moradas para incontables prodigios. Allí, donde el anchuroso mar es "tan profundo que muchísimos campanarios deben ser apilados uno encima del otro para llegar desde las profundidades más bajas hasta la superficie" —pasaje extraído del cuento "La sirenita", de H. C. Andersen—, residen las sirenas, los tritones y otros tantos monstruos marinos. Así los vemos en el colorido y vibrante trabajo "Mundo marino". En ese paisaje abismal, diversas formas de vida acuática, casi a la manera de monstruos, conquistan toda la hoja y el recóndito océano exhibe tonos de diversos azules, mientras un submarino navega en esta aventura. Inclusive en el imaginario de une de les niñes es posible el encuentro entre una sirena, con su colorida cola de pez, y unos extraterrestres que desde su plato volador emiten un rayo hacia el agua pintada con trazos de fibras azules y verdes. En estas composiciones se imponen la fuerza y la potencia del color junto al cruce de lo maravilloso con la ciencia ficción.



El mar y sus naufragios.



El mar y sus naufragios.



El rescate.



Mundo marino.



La sirena y los extraterrestres.

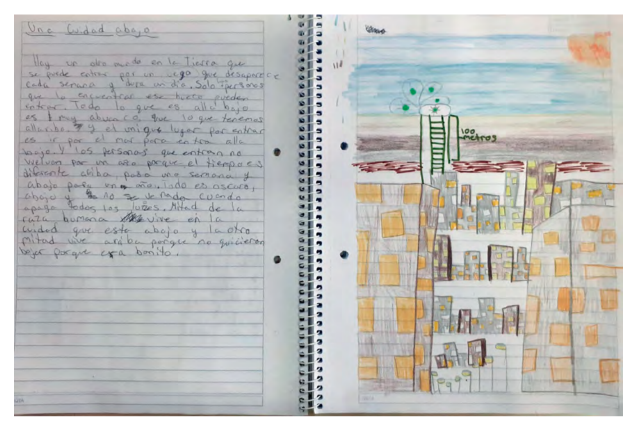
#### El mundo subterráneo

El descenso al mundo subterráneo nos hace pensar indefectiblemente en el tópico de la catábasis. En este periplo hacia las entrañas de la tierra, los personajes se sumergen en las más profundas oscuridades y se enfrentan con diferentes tipos de horrores a fin de verlos, comprenderlos y, a partir de ellos, producir un conocimiento proveniente de la experiencia, el cual se reflejará en la construcción de su identidad. Vivencia, aprendizaje, enseñanza, explicación, cuestionamiento, interiorización, todo esto se desprende del tránsito a través del reino de las tinieblas donde se articula lo espeluznantemente terrorífico con lo maravillosamente bello.

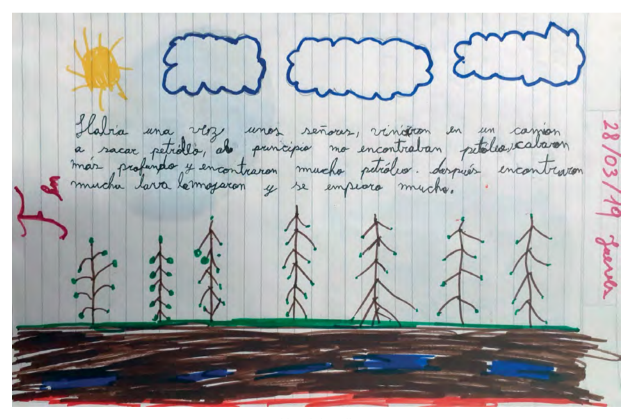
Este pasaje hacia el interior de la tierra no es otra cosa que las ansias de alcanzar aquello que en nuestra limitación terrenal no es posible: un descubrimiento, un conocimiento, un poder inconmensurable. Entre los trabajos, se halla uno que plasma ese poder en el núcleo de la tierra como una fuente de energía. Esta peligrosa fuerza es una amenaza para el continente de Sudamérica, territorio que se vincula de manera íntima con la imaginería identitaria de su creadore. El deseo heroico de quien trazó la ilustración y produjo el texto revela la sensibilidad y la emoción de proteger la tierra que le pertenece, ese espacio donde lleva adelante tanto sus acciones diarias y concretas como sus prácticas imaginarias, puesto que ese espacio es habitado por fantasías, recuerdos o relatos de su entorno familiar.

Por otra parte, el paisaje subterráneo también se muestra como un "mundo otro" ya constituido y quien avanza hacia sus profundidades se puede encontrar con "Una ciudad abajo", aunque nunca es de fácil acceso. Rituales, acertijos, pruebas o peligrosos periplos deben llevarse a cabo con el fin de acceder a ese "mundo otro" que aguarda la llegada de la valiente heroína o del intrépido héroe. Tras adentrarse en sus laberínticas entrañas, estos paisajes pueden mostrarse como escenarios distópicos donde todo es oscuridad y donde el terror parece hallarse en el eco de cada pisada. Allí el tiempo, que siempre nos empuja hacia un fin inexorable, parece estar detenido o bien diferir de la temporalidad que corre en la superficie y nos tiende una trampa de la que no podremos salir: "Y las personas que entran no vuelven por un año porque el tiempo es diferente arriba, pasa una semana y abajo pasa un año."

Seres prehistóricos, monstruos gigantescos y cavidades que contienen tanta agua como la de un océano son los diferentes obstáculos que deben afrontar quienes se aventuren en un Viaje al centro de la tierra, tal como Julio Verne lo ha narrado en su novela, y como les niñes del Bajo Flores lo ilustran y nos cuentan. Por lo tanto, el mundo subterráneo se muestra como un paisaje fértil para la creación y se vuelve permeable a la territorialización de la imaginería infantil; en estos posibles "mundos otros" lo desconocido y el miedo desatan los límites de la razón y habilitan el desarrollo de la ficción en el continuo reconocimiento de la propia subjetividad.

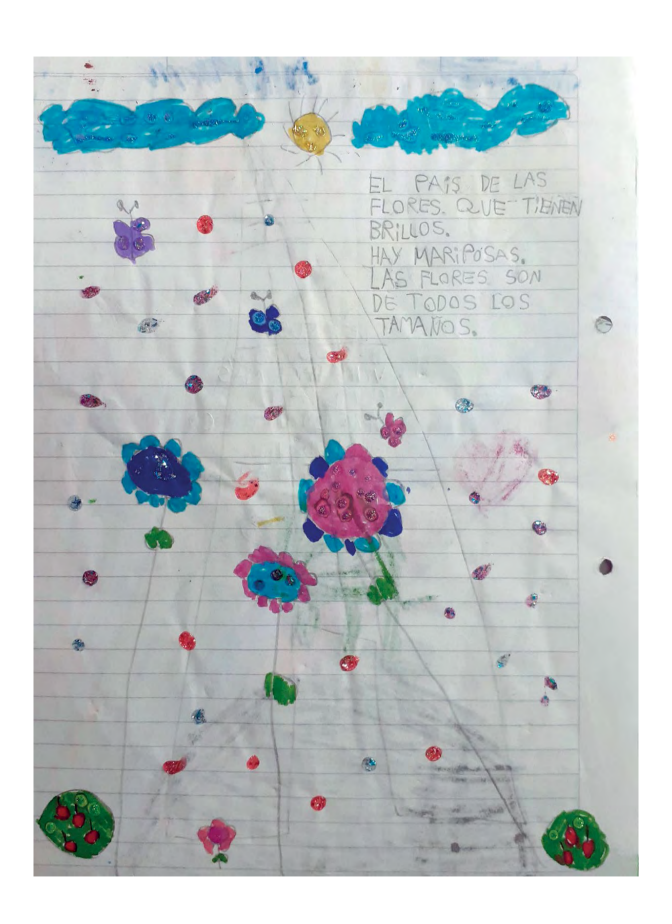


El otro mundo.



La búsqueda de petróleo.

CAPÍTULO SEGUNDO: Utopías y distopías



-¿Para qué sirve la utopía?

Fíjense ustedes que la utopía siempre está en el horizonte, y si está en el horizonte yo nunca la voy a poder alcanzar; porque si camino diez pasos, la utopía se va a alejar diez pasos. [...] ¿Para qué sirve? Para eso, para caminar.

Fernando Birri<sup>1</sup>

Desde que el ser humano tomó conciencia de su vida organizada política y socialmente, reflexionó acerca de esta forma de organización y procuró caracterizar "sociedades ideales", según los valores de cada época. Esta proyección anhelante y armónica es lo que hoy conocemos con el nombre de utopía, palabra que proviene del griego y que tiene dos orígenes posibles: outopos (ou: "no"; topos: "lugar") y eutopos (eu: "bueno"; topos: "lugar"). El término lo acuñó por primera vez Tomás Moro, pensador humanista, quien en 1516 escribió su obra cumbre titulada, justamente, Utopía. En ella, Moro imagina una comunidad basada en ideales filosóficos y políticos del mundo clásico y el cristianismo; es decir, idealizó una sociedad perfecta (la isla *Utopía*) donde primaba el bienestar común y valores asociados a este fin. A partir de este texto, el término utopía se constituyó como un estado de cosas o una situación que, por su alto grado de perfección, resulta inalcanzable e impracticable (de ahí su asociación con un "no lugar").

Así como existe una palabra para designar una sociedad ideal, también existe otra que remite a todo lo contrario: una sociedad indeseable en sí misma. El término que alude a una sociedad peligrosa por los vicios que entraña (injusticias, opresiones, censuras, control, desigualdades, violencias) es la distopía. Su origen es también griego y está compuesta por dys-, prefijo que expresa "dificultad o desgracia", y -topos, que significa "lugar"; por tanto, la distopía es un "lugar desgraciado". La distopía, entonces, representa los temores y miedos de un mundo en el cual los valores humanos se pierden al tiempo que afloran las relaciones artificiales, la corrosión de principios éticos y morales, diferentes procesos de deshumanización y la visión del futuro como una verdadera pesadilla. De esta forma, aparecen ficciones que proyectan situaciones horribles y repelentes, pero que podrían materializarse como resultado de alguna catástrofe cósmica, o como efecto acumulado de tendencias que ya se observan en el mundo actual.

En este capítulo proponemos un recorrido por las utopías y distopías que les chiques del taller han trabajado. Nos resulta interesante advertir la presencia de ambos imaginarios (uno "bueno" y otro "malo") y notar así la importancia de la expresión gráfica y escrita como vehículos vitales al momento de manifestar deseos postergados y miedos cercanos. La recreación utópica y distópica de los temas abordados son acaso una forma más de seguir caminando, de seguir avanzando hacia ese horizonte quizá inalcanzable, pero sumamente útil para fijar metas y luchar por ellas.

Las palabras de Fernando Birri forman parte de una charla que, junto a Eduardo Galeano, brindara en la Universidad de Cartagena de Indias, Colombia, en 2012. Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=JrAhHJC8dy8

Si bien los tópicos de cada encuentro giran en torno al universo grecorromano, las reformulaciones, actualizaciones y desplazamientos de los mismos son el resultado de la apropiación que cada niñe, dueñe absolute de su potencial creativo, (re)produce activamente. De esta forma, los límites de lo posible y lo real se desdibujan lentamente y dan paso a un torrente de imaginación y ficción que parte de la singularidad de cada une y alcanza su pico más alto en la representación de sueños latentes y terrores despiertos.

Producir es crear y crear es seguir. Como andantes de este mundo, y pensantes de otros, invitamos a les lectores a que avancen por estas sendas utópicas y distópicas que les chiques han construido: ventanas abiertas a las pasiones humanas que nos mueven, nos arden y nos definen.

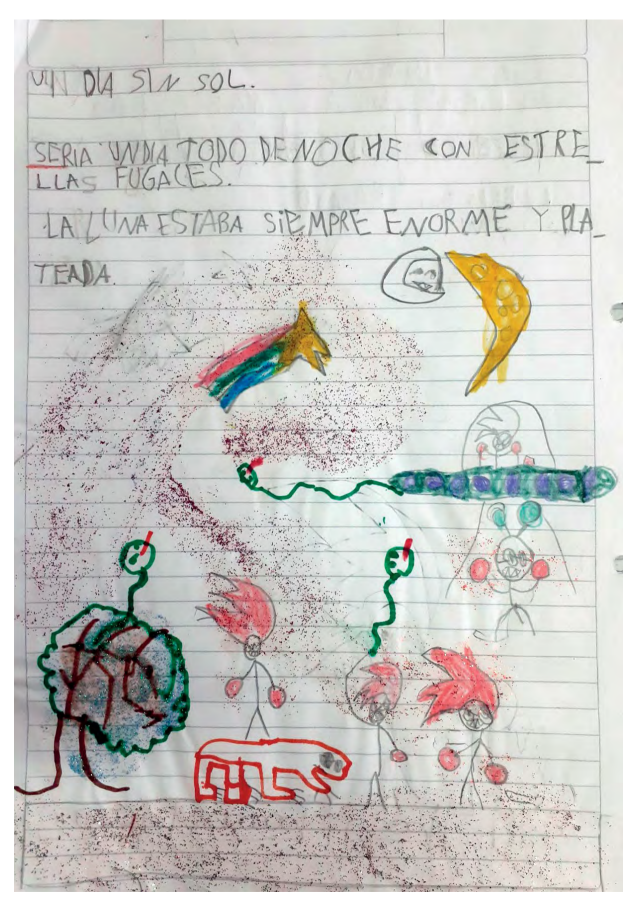
Ivo Santacruz Ascurra



Mundo de golosinas.



Mundo de flores.



Un mundo sin sol.

### La creatividad y las utopías

Todo artista, como hijo de su época, ha de expresar lo que es propio a esa época (elemento del estilo, como valor interno, constituido por el lenguaje de la época más el lenguaje de la nación, mientras esta exista como tal).

Vasili Kandinsky, De lo espiritual en el arte, 1989:35

La representación de mundos originales distintos a este es una ventana abierta a pensar que podemos ir cambiando nuestro entorno. Al permitir una mayor libertad de reorganizar el mundo que perciben las infancias, comienzan a visibilizarse tanto los hechos de su contexto más inmediato como los simbolismos pertenecientes a su mundo interior. A veces, aparecen mundos parecidos al nuestro y, en otras ocasiones, se dibujan escenarios inéditos; ambas situaciones importantes con distinto valor para la construcción de la identidad.

La creatividad como un ejercicio constante dentro de la sala se puede extrapolar de la vida cotidiana para abordar de una mejor forma los desafíos de una realidad cambiante que nos requiere "despiertes y actives", además de ser un indicador de un estado saludable el vivir de forma creadora (Winnicott, 1982).

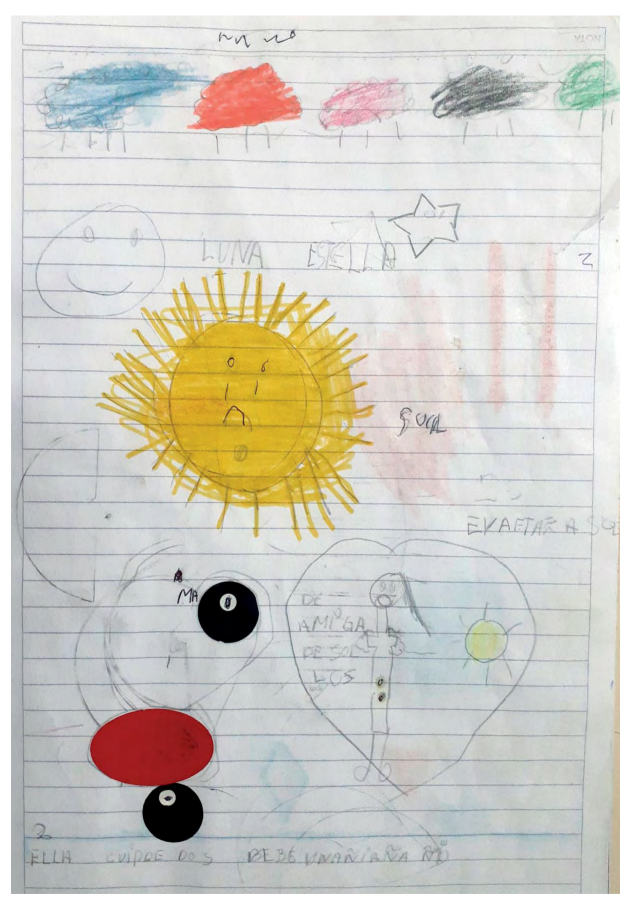
El trabajo bajo consignas busca rescatar elementos barriales y memorias personales para ponerlas en valor en un lugar seguro. Así, los deseos y los miedos configuran mundos ideales y realidades adversas, que se guardan en los cuadernos disponibles para ser revisados o no, cuando cada infancia lo estime.

Asimismo, se propicia la investigación autónoma con el apoyo de libros y revistas que despiertan la innata curiosidad infantil, sin la exigencia de una sola forma de usarlos. Son elles mismes quienes van desarrollando y complejizando ideas que les ayudan a entender los fenómenos de la realidad, al navegar en el caos investigativo libre y guiades por su deseo, como dijera Colom Cañellas (2005) aplicando una teoría del caos al ámbito educativo.

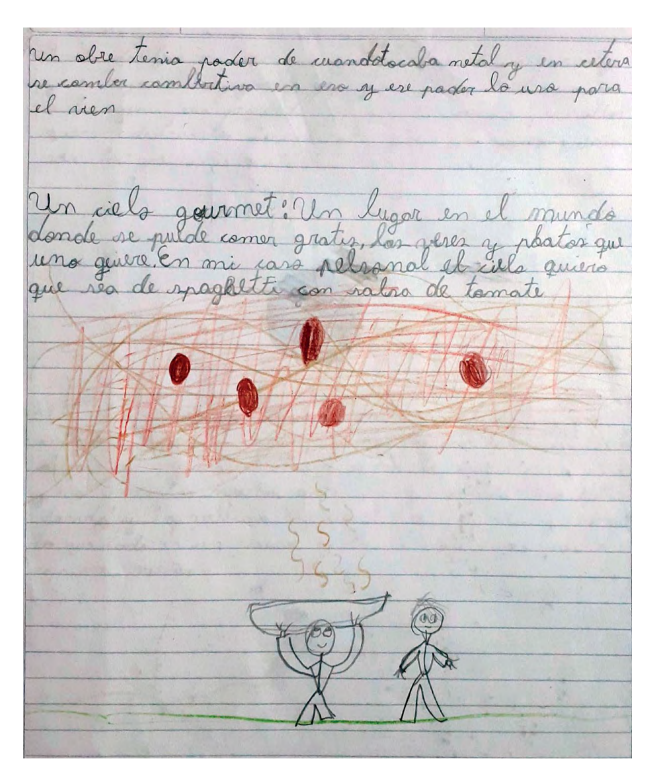
Mediante la atención omnidireccional del juego se incorporan complejidades y se conforman nuevas ideas del mundo (Calvo Muñoz, 2009).

Practicar la imaginación es un primer paso para construir mundos mejores y, en vista de la crisis de nuestro mundo actual, viene siendo una habilidad necesaria para habitar estos nuevos mundos que se avecinan.

Javiera Licanqueo



Utopías.



Un mundo de comida.

## El color y los sueños

Pregunta Van Gogh: "¿Por qué no está usted pintando?" Y posteriormente comenta:

Para mí este paisaje es increíble. Los paisajes que parecen un cuadro no llegan a cuadro. Si miras con cuidado toda la naturaleza tiene su belleza. Cuando aparece esa belleza natural me pierdo por completo en ella. Y luego, como en un sueño, el paisaje se pinta a sí mismo para mí. Si consumo este paisaje natural, lo devoro entero, completamente. Y luego, cuando termino, el cuadro aparece completo ante mí. Pero, es tan difícil mantenerlo adentro.

A esta última enunciación, el estudiante de pintura japonés que buscaba a Van Gogh le pregunta qué hace entonces. Van Gogh contesta: "Trabajo, como una locomotora". La conversación finaliza con la imagen de la profunda concentración de Van Gogh pintando la escena que sus ojos ven, el paisaje que se presenta frente a él, la naturaleza misma. Esto es parte de un diálogo de la película Sueños de Akira Kurosawa, cuyos personajes personifican a Van Gogh y a un estudiante o aficionado al arte.

Esta escena es, en muchos aspectos, una clase, una declaración, un manifiesto de lo que motiva a cualquier artista; el profundo sentimiento de admiración, de devoción y maravilla por la naturaleza. Por lo tanto, podemos afirmar que el paisaje, como género pictórico, es el producto de la absoluta maravilla que cautiva los ojos de los seres humanos. La naturaleza se manifiesta con simplicidad y sin ningún filtro; se muestra omnipotente, gigante. La representación pictórica, la realización del dibujo de un paisaje es, sin dudas, la reproducción de los sueños y las aficiones individuales. Parafraseando a Gombrich (1995), podemos decir que en los paisajes se puede percibir al artista, sus luchas, conquistas y fracasos.

Las emociones son algo poderoso, de inexplicable sustancia y muchas veces de desconocida naturaleza. El ser humano es un mar de emociones y entre ellas está la que produce el mundo y la existencia. El paisaje es la alegría de vivir, el sueño, la admiración por cómo son las cosas. Es este el espíritu que nos impulsa, es esta la sustancia que alojamos en nuestro interior y es esta la razón por la cual les niñes sienten curiosidad y se maravillan por su mundo y por el mundo que pueden llegar a conocer. Posteriormente, el cuadro pasará a ser la ventana a un lugar mejor y estará cargado de esa sensación de bienestar que caracteriza a la naturaleza quieta y silenciosa, de calma campesina e imperturbabilidad.

Las ansias para el futuro, las promesas que resuelven las oscuridades del presente son las causas que motivan a los seres humanos a soñar y a pensar. Se sueña con un mundo mejor, con un lugar apartado de las malicias y el daño. Se piensa en la ternura de un campo y en un sol radiante que alimente por siempre nuestro ánimo. Se imaginan las soluciones que nos conducirán a un paraíso o, al menos, a algo similar, a un lugar mejor. La esperanza de un mundo mejor lucha y se contrapone a la oscuridad presente de la cual hay que alejarse. Es a partir de ese envión inicial que caminamos por siempre, en busca de un lugar encantador, repleto de todo lo que resuelve nuestras carencias; es a partir de esa idea que caminan nuestros corazones aun cuando estén heridos de muerte.

Es grato pensar y conocer las utopías que, por definición y sustancia, son buenas y constituyen el ideario de aquello que traerá felicidad y vida a la humanidad. ¡Qué más podemos decir de una humanidad que busca tocar el cielo con las manos, que buscar desafiar a la creación misma para poder hacerse cargo de ella misma y progresar en conjunto! ¿Qué hay de una humanidad que no sueña y que no piensa? ¿Qué hay de una humanidad que no se cuestiona, que no relata, que no crea mitos, que no juega con sus niñes? ¿Qué hay de una sociedad que les abandona? En rigor de verdad, nada. No hay humanidad sin esperanza en un mundo mejor, no hay humanidad si hay abandono, no hay humanidad si hay sumisión; no hay humanidad si no se sueña y se lucha, si no se piensa en transformar la realidad y desafiar los horrores de la existencia.

Por esas razones es que se sueña y se piensa en lugares nobles, por esa razón se crea y se imagina una nueva realidad, distinta y prometedora; una realidad que se ajusta a las necesidades de la humanidad. Son nuestres niñes quienes sueñan sin cesar con ese mundo mágico, con ese mundo

digno de elles, repleto de bonanza y libertades donde se han olvidado los miedos y se han acabado los padecimientos por causas banales, y la avaricia de los dueños de la tierra. Elles sueñan con jugar y ser jóvenes siempre; sueñan como todes nosotres, con el día en que cada une será dueño, dueña, dueñe de su propia vida.

Esa es, sin dudas, la utopía más cercana y a la que se debe llegar tarde o temprano.

Camilo Abecian

CAPÍTULO TERCERO: Seres mitológicos, animales fantásticos y cosas maravillosas Se tota de una asa con vida luego prison dos hombes la cosa aming los stigy los Comba

A lo largo del año, en el taller se han desarrollado varias actividades en torno a los seres mitológicos y los animales fantásticos. Les niñes que participan en el taller manejan un amplio conocimiento de dichos seres y de las mitologías donde nacen estos personajes, un conocimiento que se ve claramente plasmado en sus trabajos y en las reelaboraciones que elles hacen de los relatos que conocen. Las fuentes mitológicas y fantástico-maravillosas que tienen les participantes son variadas: material bibliográfico con el que contamos en el CAF 3, aquello que les enseñan en la escuela, lo que ven en distintos medios televisivos y digitales (películas, series, videojuegos, etc).

En cuanto al bagaje mitológico de les integrantes del taller, hay una fuerte presencia de la mitología grecorromana. Les niñes, en sus escritos, han visitado numerosas veces el monte Olimpo, el más célebre de todos, que se alza en los confines de Macedonia y Tesalia, considerado como la mansión de los dioses y, en particular, como la morada de Zeus. Allí, junto al dios de dioses, habitan otras once divinidades que conforman el grupo de los *doce olímpicos*: Atenea, Afrodita, Ares, Apolo, Hermes, Dioniso, Deméter, Hera, Artemisa, Poseidón y Hefesto.

Saliendo del plano celestial y entrando al reino de lo monstruoso, también nos encontramos en el taller con otros seres de la mitología grecorromana tales como las sirenas y los cíclopes, que gozan de una gran apreciación entre quienes participan del taller y que han sido retratados en reiteradas ocasiones. Las sirenas eran especímenes marinos, representadas en la Antigüedad como criaturas cuyos cuerpos combinaban la mitad superior de una mujer y la mitad inferior de un ave; debido a la influencia de otras tradiciones mitológicas, en la Edad Media se popularizó su aspecto pisciforme y se definió su figura como la conocemos en la actualidad: una criatura con cuerpo de mujer de la cintura hacia arriba y con cuerpo de pez de la cintura hacia abajo. Los cíclopes, por su parte, mayormente conocidos por su tratamiento homérico, eran unos seres salvajes y gigantescos que tenían un solo ojo y poseían una fuerza extraordinaria.

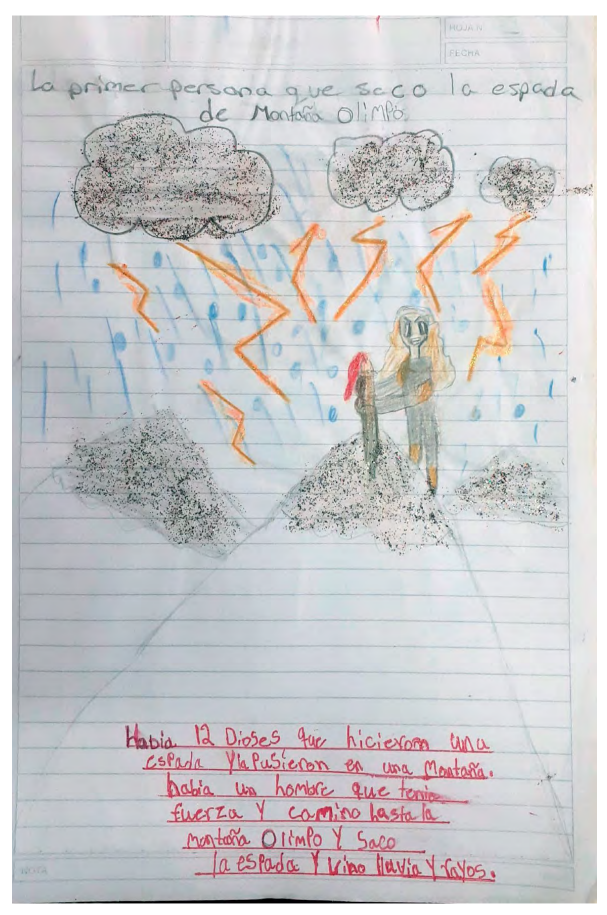
Por fuera del mundo mitológico grecorromano aparecen en el Bajo Flores animales fantásticos que se roban suspiros y eufóricas exclamaciones de admiración y sorpresa entre quienes integran el taller: los imponentes y majestuosos dragones de distintas partes del mundo. Desde la mitología nórdica nos llegan los famosos Nidhogg, Jormungandr y Fáfnir; desde China, el célebre Shenlong, y desde una región mucho más cercana y familiar, el renombrado Quetzalcóatl, la serpiente emplumada de la mitología mexica.

Provenientes de la mitología celta, se encuentran también en los trabajos de les niñes las hadas: mágicas, pequeñitas, voladoras, invisibilizadas entre las flores del bosque encantado con sus alas de mariposa. Algunas buenas, otras malas, se deberá inspeccionar cuidadosamente en los cuadernos de los chicos y las chicas para poder conocerlas en profundidad.

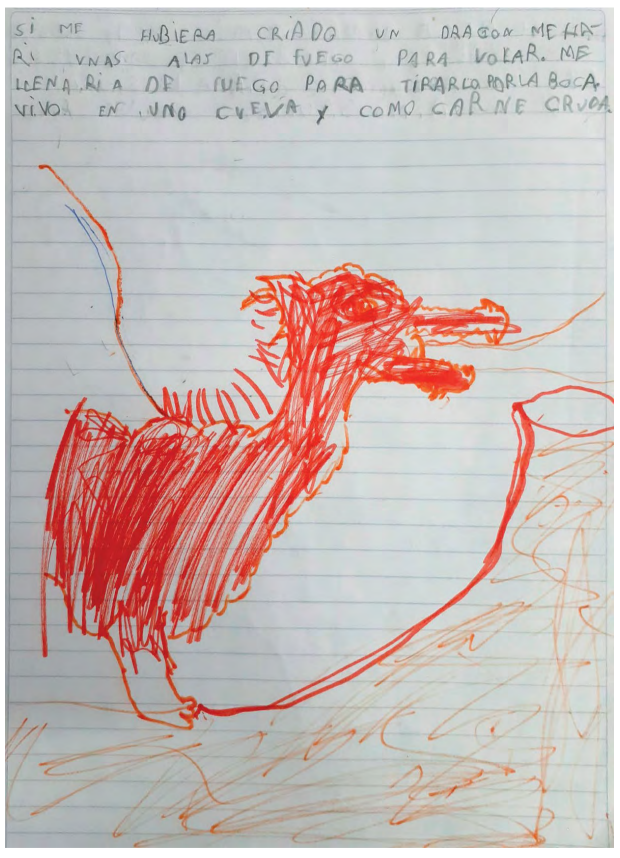
Entre las hojas de los cuadernos se ve también al más mágico y fantástico de todos los seres, el unicornio. Con un origen difícil de establecer, es representado generalmente como un caballo blanco de largas crines, de gran porte, con un cuerno espiralado en medio de la frente. Cada uno de los unicornios de les niñes del taller tiene una historia particular, que lo hace único e irrepetible, al igual que a sus creadores y creadoras.

Es posible hacerse una idea, con todos estos ejemplos, de cuánto saben les chiques del taller sobre seres mitológicos y animales fantásticos. Son temas que dominan y manejan cómodamente, y sobre los que están siempre dispuestes a expandir sus horizontes y a llenarlos de nuevas y sorprendentes criaturas.

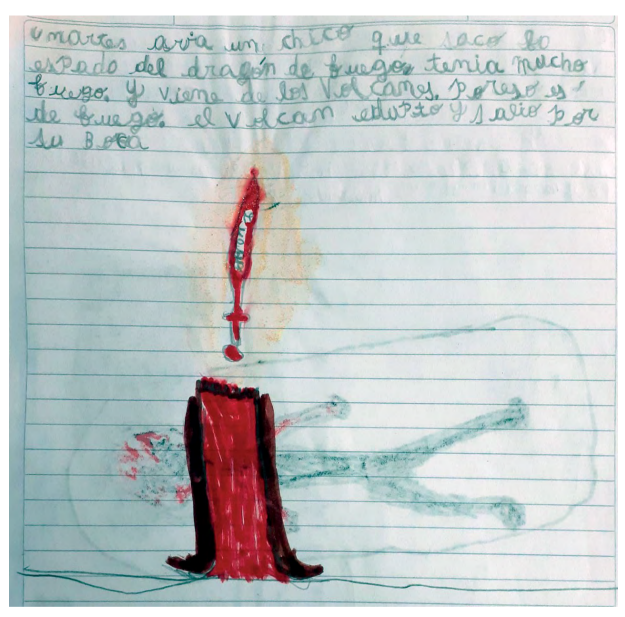
Stella Maris Gena



Los dioses y la espada.



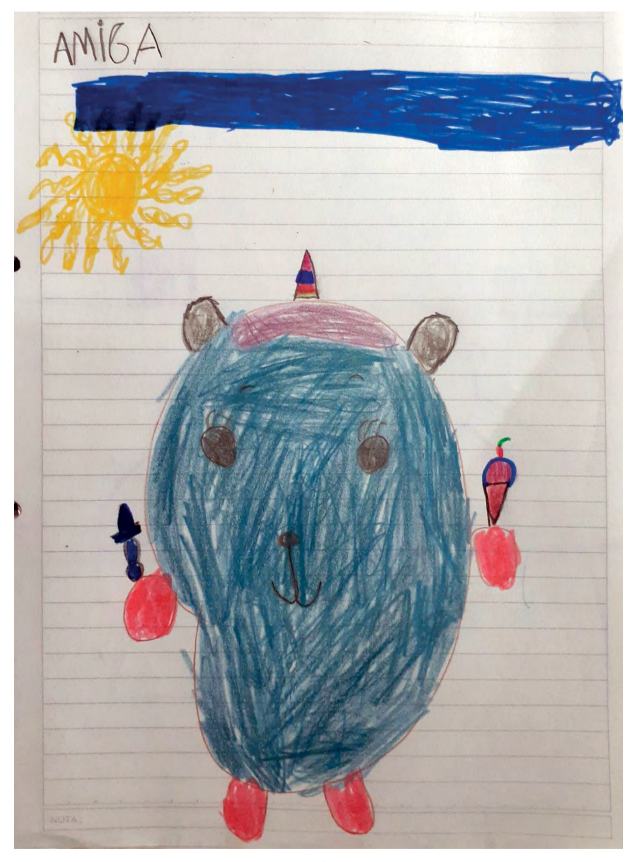
Yo, el dragón.



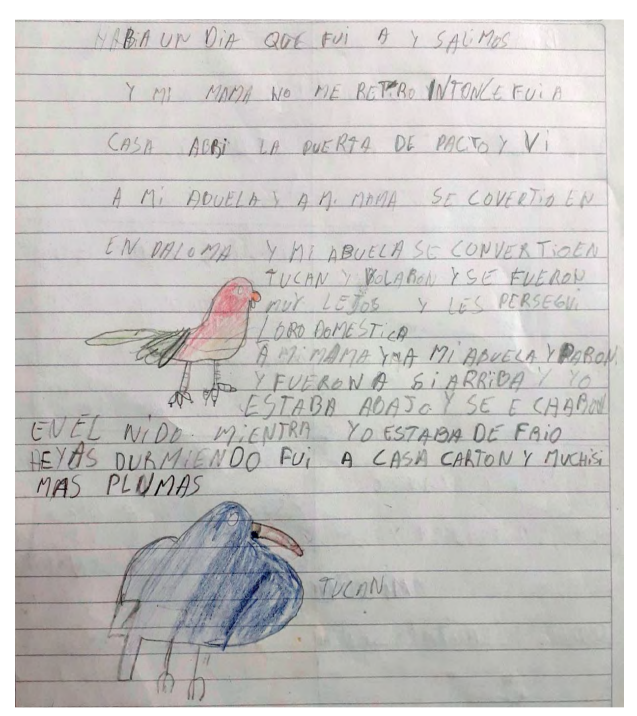
La espada y el dragón.



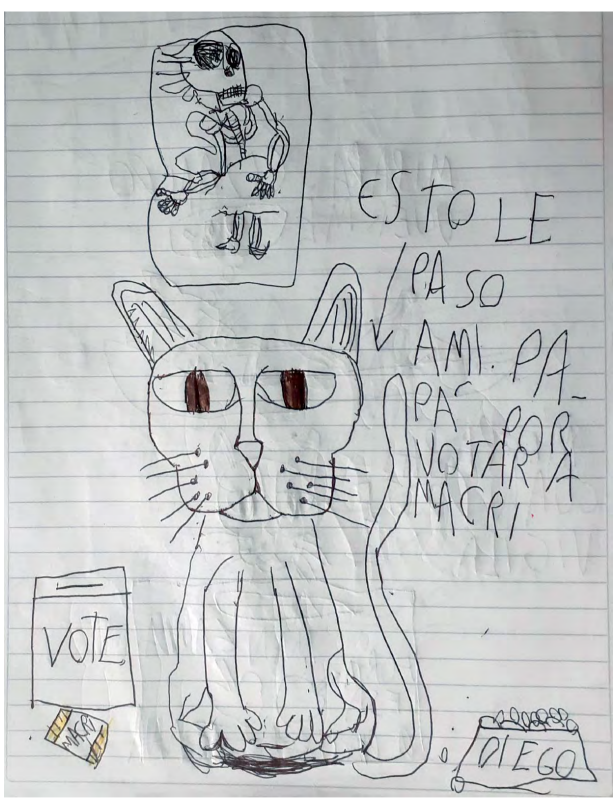
La espada-dragón.



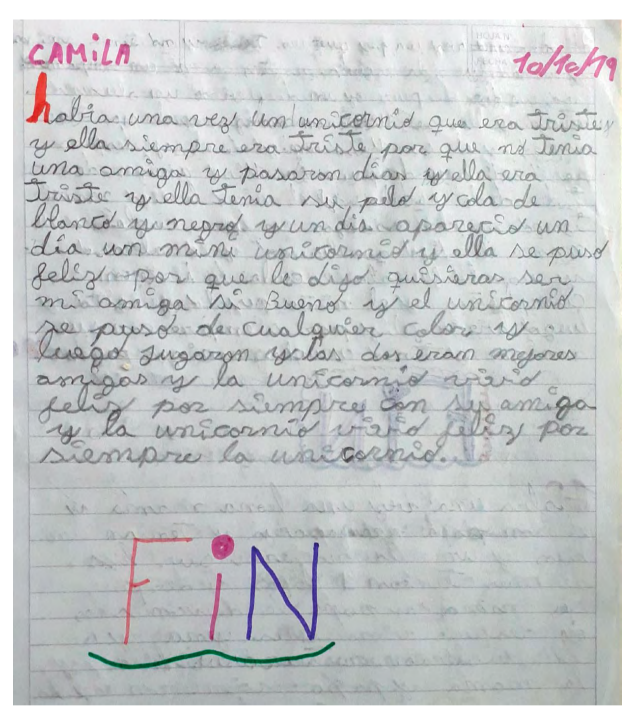
La amiga.



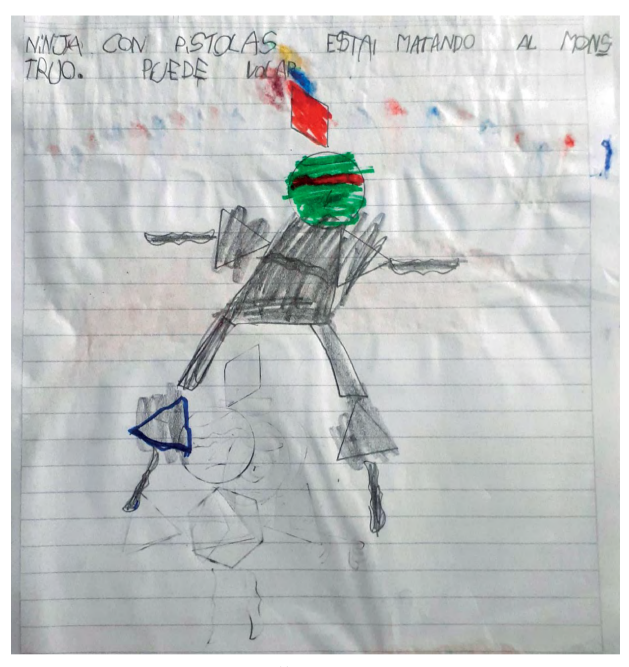
Metamorfosis.



Metamorfosis en gato.



El unicornio triste.



Ninja contra monstruo.

CAPÍTULO CUARTO: Héroes y villanos



Si, como sostiene el mitólogo Joseph Campbell (1980: 25), el sueño es el mito individual y el mito es el sueño colectivo, podríamos acercarnos a un punto de partida que, no por poético, deja de ser verídico: en el CAF 3 del Bajo Flores, fuimos erigiendo nuestra propia mitología y ampliamos nuestro propio sueño. ¿Qué motiva a cada une de les estudiantes y docentes a fomentar o eventualmente acompañar este proceso de construcción de un sueño mejor? Heterogénea y quizás innecesaria, la respuesta tendría más que ver con la Universidad de Buenos Aires que con lo que realmente sucede allí adentro.

"La materia del mito es la materia de nuestra vida". El comienzo de *Los mitos en el tiempo* nos conviene tanto, así como nos hace pensar. Estamos en alguna mesa, trabajando una consigna. Podría ser la siguiente: "Imaginar un mundo igual a este pero donde todo lo que pasa, pasa al revés". La imaginación empieza a maquinar. Ya hubo alguna consigna similar. Quizás no de manera razonada, pero ya trabajamos el multiverso o la pluralidad de los mundos, en otras oportunidades. Santi, une de les niñes, compuso una saga. Con muchos intertextos con la saga de "Avengers", algunos elementos son inquietantes, estremecedores: destinos inexorables, héroes arrojados a un mundo de guerras y muerte; vínculos destruidos y, al mejor estilo de la saga artúrica, una fatalidad que no da tregua. El destino del héroe es seguir en una aventura sempiterna, con menos moralejas que implacable tragedia. Lo irremediable, lo ominoso y lo imposible se funden en un universo de intertextos, crueldad y heroicidad. El autor, sumergido en un sistema de historias que lo anteceden, le da forma a una obra hermosa. Esos bosquejos valen oro, le digo, esperando que entienda que el metal importa menos que el talento. Y la hipérbole, me acuerdo, le enciende los ojos.

La saga de Santi debería ser permeable a nuestras consignas, pienso. Un poco por eso y un poco porque me fascina su trabajo, casi todas las veces lo molesto con observaciones. Increíblemente, el niño me demuestra, con un poco de retórica del "chamuyo" pero con una elocuencia que no puedo hacer más que celebrar, que suele ajustarse a las consignas. Quizás lo hace de manera más metafórica (pensemos en la metáfora como desplazamiento o más estrictamente como "mudanza") y en una cómoda adecuación de la consigna a los designios de un autor que parece saber lo que quiere contar. Utilizando el ámbito a modo de taller, ante nuestras órdenes (que más que órdenes, por supuesto, son consejos), Santi permite que lo que escucha se le meta por la ventana y luego lo adapta a sus necesidades. Su sensibilidad opera como la de les grandes escritores: es una esponja irreverente, dispuesta a reciclar, seleccionar y volver a contar a su manera.

Campbell sugiere que hay muchos paralelismos entre la mitología egipcia y la filosofía mística india. Sabemos y reconstruimos con cierto margen para la disidencia acerca de la relación entre Moisés y el antiguo Egipto. De ese contacto y del ulterior *Éxodo* podrían surgir las semejanzas. En un mundo globalizado, en un mundo —siguiendo a Genette y sus *Palimpsestos*—, donde las relaciones hipertextuales rigen prácticamente para la totalidad de la literatura, podría darse un sistema de transtextualidad o trascendencia textual de los textos, relacionados entre sí de manera sistémica.

Tanto Santi como cualquier otre niñe se relaciona de manera inevitable, voraz, intempestiva con una cultura de la cual forma parte. Decir que uno de los principales objetivos de nuestros encuentros es dinamizar esa pertenencia a la cultura no sería una exageración. Poner en marcha ese nódulo narrativo presente en todos los cerebros de la especie e instarlo a conectar con las mitologías (las de su raigambre y las del mundo) es un objetivo que puede sonar pretencioso pero que se da de manera bastante natural: simplemente sentándolos a escribir.

Pedro Froidevaux

## Estructura clásica en los cuentos del CAF 3

En 1975, Bruno Bettelheim publica Psicoanálisis de los cuentos de hadas; allí logra articular una idea que, de alguna manera, y sin tener que remitirnos a sus palabras, estuvo siempre presente en nuestra práctica: los cuentos de hadas, además de un entretenimiento, son para les niñes una herramienta poderosísima para el aprendizaje y la reflexión sobre el mundo y sobre elles mismes. Esto, en parte, tiene que ver con su estructura clásica que, con continuidades y transformaciones, se sostiene incluso en las historias más modernas: siempre va a haber "héroes", pero también, necesariamente, "villanos".

Es que en los cuentos, como en la vida, no hay aventura sin dificultad, no hay existencia sin conflictos existenciales. Allí está su potencia: en la capacidad de animar a les niñes a aventurarse en una vida que no pierde, sino que gana su sentido en esas contradicciones y problemáticas a enfrentar.

La experiencia en el CAF 3 lo atestigua: trabajando junto a les niñes del taller a partir de consignas tan abiertas como sugerentes, estimulando su imaginación e incitándolos a crear, hemos sido testigues de esa potencia. Hemos visto durante cada encuentro cómo esta estructura básica que elles conocen (a partir de los mitos y las leyendas revisitados en el taller, pero también aprendidos en la escuela, en sus casas, en el barrio, en los programas de televisión y en los videojuegos que más les interesan) es reapropiada y resignificada. No son solo les receptores de estas historias fantásticas, sino que cuentan, transmiten y comparten las historias que elles mismes conocen. Y, sobre todo, se posicionan como les creadores de sus propios relatos, dando cuenta de sus propias fantasías, de sus deseos y miedos más profundos.

No debe asombrar, por lo tanto, que muchas veces sean elles mismes quienes se posicionan como héroes y heroínas de sus propias historias: escribir no es solo un juego, sino un acto de libertad. Por medio de la escritura, les niñes pueden describir su propia experiencia, y así nombrarla, entenderla, hacerle frente.

De manera que a lo largo de estos textos y dibujos encontrarán la estructura dual, propia de heroicidades y villanías, una de las marcas distintivas de nuestra cultura. Una forma de narrar, pero también de dar sentido a la experiencia humana. Les niñes se reapropian todo el tiempo de esta dualidad: sus relatos están poblados de héroes hermoses que deben superar una serie de obstáculos para alcanzar su objetivo, guiades muchas veces por una causa colectiva o por la idea misma de bondad. Por otro lado, encontramos el ejercicio del mal casi como un fin en sí, encarnado típicamente por les villanes, seres muchas veces monstruoses o insípides, horripilantes o tenebroses, cuya deformidad viene a ser un signo de su propia maldad.

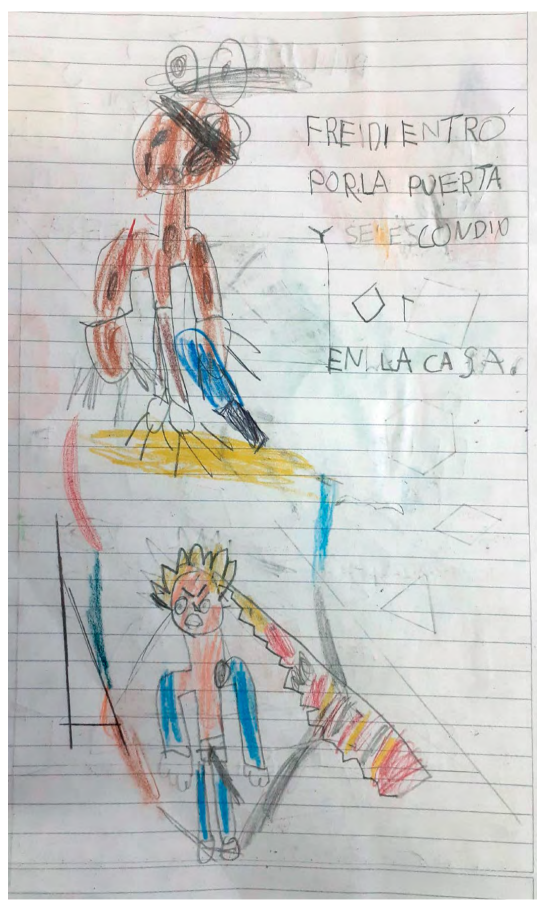
iTen cuidado, lector, ante estas criaturas siniestras! iY afortunado seas, por la mano siempre redentora de "nuestro narrador" o personaje, seres de luz, cuyas siluetas no pocas veces se confunden! Terminada esta advertencia, les compartimos algunas producciones, para que ustedes también se

fascinen con la potencialidad expresiva de les niñes y de sus fantasías.

Catalina Cabral Spuri Lautaro Marín



Las amigas maravillosas.



Fredi.



Goku.



Guerra espacial.



Heroína con espada.

## El mito y el lenguaje infantil

El mito es un habla Roland Barthes, *Mitologías*, 1989: 199

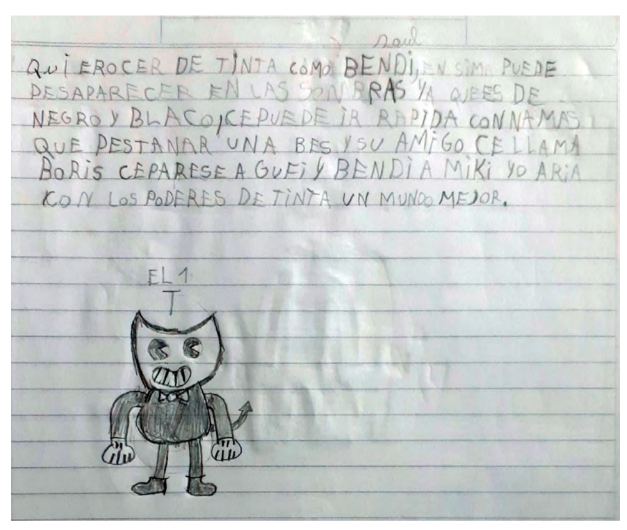
Dentro del imaginario colectivo, ronda una serie de ideas alrededor del concepto de mito: el mito como artificio literario, el mito como representación artística gráfica, el mito como historia oral. Sin embargo, para que la colectividad considere que esa particular manera de constituir un relato sea digna de ser transmitida, estudiada y enseñada, pareciera imperante que los sujetos enunciadores posean un conjunto de cualidades que autoricen la permanencia y prestigio de las narraciones. Nombres como Homero, Virgilio, Hesíodo y Ovidio, por mencionar a los máximos exponentes de la cultura grecolatina, resuenan en nuestros oídos y mentes cuando se hace referencia a los relatos mitológicos. No obstante, no fue hasta la presentación del ensayo escrito por Roland Barthes, titulado El mito, hoy, dentro de su libro Mitologías, que la mirada sobre él y, en consecuencia, sobre los relatos mitológicos tuvo un punto de inflexión significativo, ya que, tal como él afirmó: "Cada objeto del mundo puede pasar de una existencia cerrada, muda, a un estado oral, abierto a la apropiación de la sociedad, pues ninguna ley [...] impide hablar de las cosas." (Barthes, 2008: 125). Esta observación sobre las narraciones mitológicas permitió ampliar las perspectivas acerca de quiénes eran los sujetos calificados para reflexionar sobre ellas y enunciarlas: todo el conjunto del entramado social tiene y tendrá esa contingencia, ese desafío artístico, esa reflexión sobre los acontecimientos que se considere necesario transmitir. Sin embargo, cuando estimamos aplicar esta cosmovisión teórica a las producciones de niñes, pareciera que sus constructos artísticos no tienen esa misma valoración, ya que se los asocia, por un lado, a ejercicios pedagógicos brindados por instituciones educativas o espacios para reforzar los aprendizajes de lectoescritura y, por el otro, a una simple propuesta de carácter lúdico, a una creación relacionada con el entretenimiento, el juego y el ocio. A través de estas breves palabras, intentaremos demostrar cómo, a partir de la experiencia en los talleres expresivos en el Centro de Acción Familiar Nº 3 del Bajo Flores, la niñez también es productora de relatos mitológicos y es conocedora de su estructura, sus temáticas y de los sistemas de pensamiento que rondan en torno a ellos.

Para demostrar lo planteado, mencionaremos algunas líneas de análisis acerca de la configuración de los personajes intervinientes en los relatos creados en el taller. Por un lado, podemos ver que resalta en múltiples representaciones la dicotomía de los arquetipos que personifican, a través de la materialización polarizada de héroes y heroínas, villanos y villanas, los diferenciados atributos de la bondad y la maldad. Por otro lado, las representaciones no son unívocas, como podemos advertir a partir de la multiplicidad que se observa en la caracterización canónica de los personajes, tales como héroes con espadas, escudos y capas para volar; princesas con cabellos extensamente largos; brujas malvadas con sombreros puntiagudos. De igual forma se manifiesta en la configuración de los personajes a partir de sus consumos y su conformación socioculturales e históricos, como se puede observar en las presencias de las costumbres y de los rituales festivos propios de su comunidad, combinándolos con los personajes pertenecientes al ámbito televisivo: el animé, los dibujos animados y otro tipo de programas relacionados con el mundo infantil.

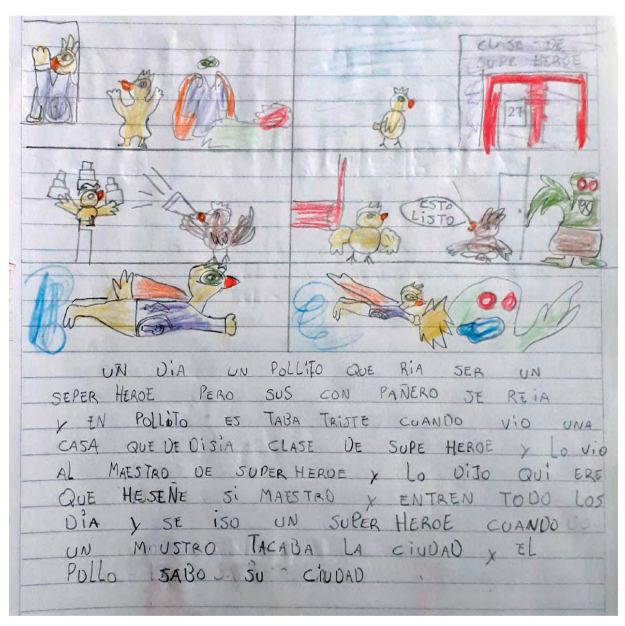
A lo largo de estas páginas, se corroborará, aplicando una mirada minuciosa a los dibujos, que dentro del aula del CAF las representaciones artísticas, las historias, la imaginación y, a su vez, la presencia de un sistema de pensamiento, una distribución moral de las características de la bondad y la maldad y un entendimiento de la concepción del mito surgen fluidamente y casi de manera natural. La niñez conoce los relatos mitológicos y, especialmente, los personajes que intervienen en él, además, de poder describir gráficamente las características propias de cada uno, de modo que, volvemos a la cuestión inicial: ¿las creaciones en el aula son simplemente ejercicios de carácter didáctico o poseen el fin de la diversión y la estimulación? ¿O los mitos también conforman parte del sistema de creencias de la cultura y la comunidad de los sujetos enunciadores? Con total certeza, nos inclinamos a contestar afirmativamente la última pregunta: les niñes son constructores de relatos mitológicos y fabricantes de héroes y heroínas, villanos y villanas conque, todas las mañanas y las tardes que asistimos al taller, reflexionamos, nos divertimos y entendemos un poco más qué significa la realidad y la persistencia del mito.



El cíclope.



Quiero ser como Bendi.



El pollito superhéroe.

## Les niñes y los juquetes

El adulto francés ve al niño como otro igual a sí mismo y no hay mejor ejemplo de esto que el iuguete francés. Los juguetes habituales son esencialmente un microcosmos adulto: todos constituyen reproducciones reducidas de objetos humanos, como si el niño, a los ojos del público, sólo fuese un hombre más pequeño, un homúnculo al que se debe proveer de objetos de su tamaño. (Barthes, 1989: 59)

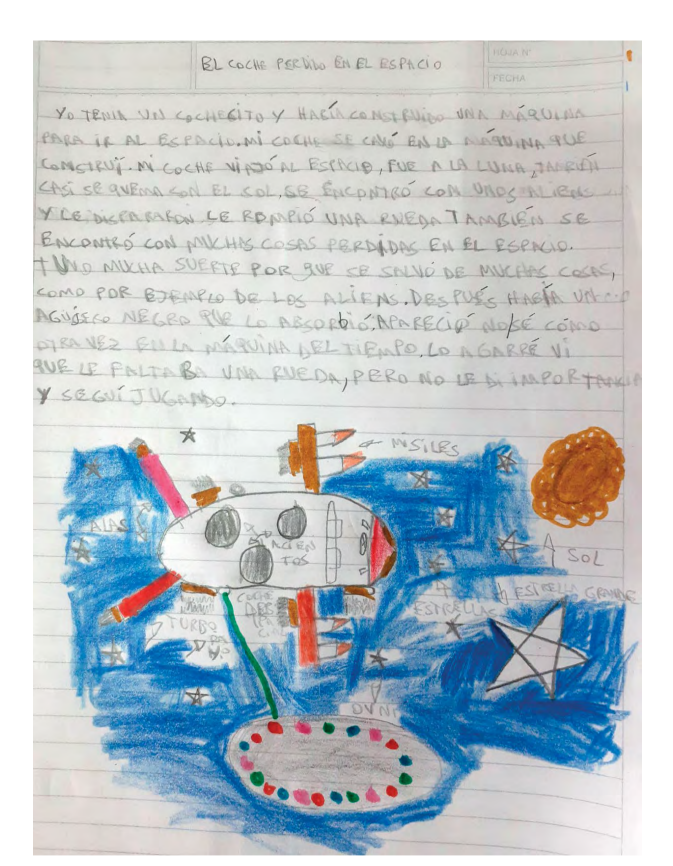
Cuando Barthes analiza los juguetes, da en una interesante tecla: se apremia a les niñes a aceptar en su totalidad el universo de las funciones adultas. A la hora de poner en práctica nuestra manera de hacer el taller, una forma aceptable de dinámica ácrata y en ciertos momentos "caótica", comienza a reinar, casi a nuestras espaldas. Entre el bullicio y las tramas secretas entre les niñes, florece lo inevitable: compartir con le compañere de al lado el universo propio. Entre la competencia y la imitación, se abren las hendiduras que importan: la imaginación individual, intransferible. Es indescriptible la sensación de poner en relación las historias. El tiempo siempre apremia porque la hora de salir a jugar es inminente. Luego de afrontar el "sisífico" esfuerzo de escribir, Micaela me describe a su heroína. Es fuerte y tiene un perrito que habla. Como muches héroes, pienso, tiene un epígono que lo secunda y que en este caso posee el verbo. Del otro lado del aula, lejos pero cerca, Dylan, que también está empezando a escribir, piensa en un acólito igual para su héroe: un perro que habla. Si acaso hubo un *Éxodo* a mis espaldas, no lo sé. Tampoco sé si me quedé afuera del palimpsesto y la noche anterior se transmitió un capítulo de algún dibujo animado en donde apareció un perro que había adquirido el lenguaje. Por supuesto que me limito a sonreír y celebrar para mis adentros la transtextualidad.

Ya afuera, usualmente les niñes ponen las reglas. La dinastía de juguetes del CAF 3 es longeva. El bestiario es heteróclito y algunas piezas son más bien fósiles a los cuales, con un laborioso ejercicio de imaginación, seguimos encontrándoles utilidad. Pero, les niñes deciden. Elles ponen las reglas. Es a semejanza de su propia imaginación que opera el universo de esa segunda e inevitable etapa del taller que es el juego. En un marco de precariedad, los juguetes que aportamos sirven para que les niñes completen el sentido de su propia mitología. De sus propias vidas, de sus experiencias, de sus recuerdos y de su imaginación saldrá la materia de ese sueño compartido que son los ejercicios de narración y dibujo que realizan en el taller. Cotejar ese corpus con el de las mitologías universales es nuestro trabajo; nuestro reflejo también. Invitarles a que escriban y hagan florecer el músculo de la imaginación, un honorable deber.

Pedro Froidevaux

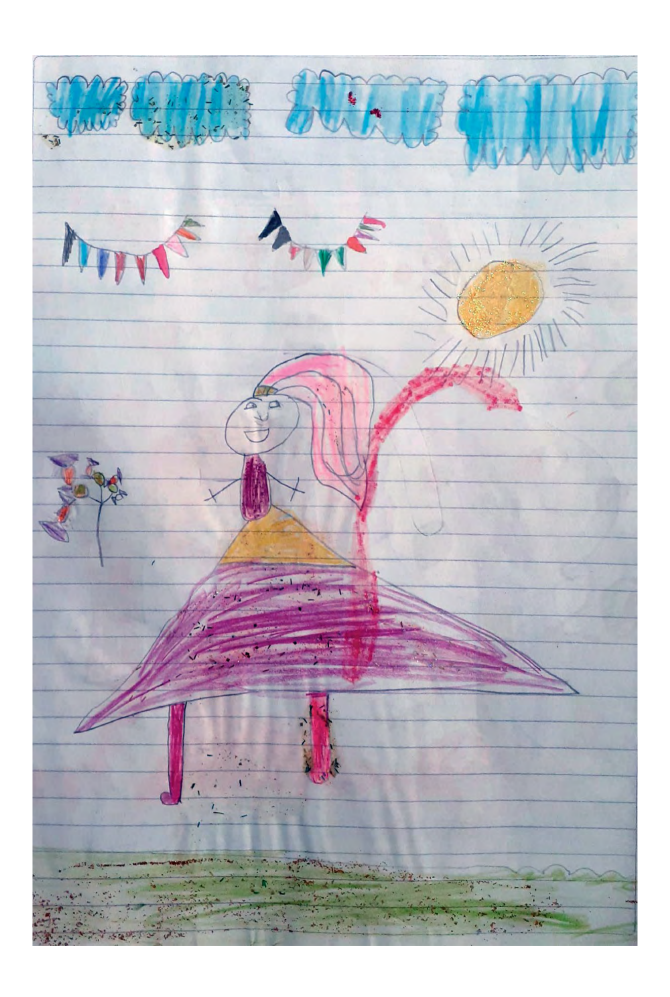


Mi muñeco.



MI cochecito en el espacio.

CAPÍTULO QUINTO: Princesas y hechiceras



Durante el tiempo en que pude observar y participar en el taller de "Representaciones identitarias en el Bajo Flores", en el Centro de Acción Familiar N° 3, las niñas que transitaron por sus espacios han creado ilustraciones y narraciones en las que tienen el protagonismo de personajes femeninos como las princesas y las hechiceras, o bien otros en los que se combinan ambas ideas o, inclusive, son protagonistas que se alejan de estas figuras, como puede verse en una ilustración donde unas piratas gemelas quieren luchar contra los magos, aunque estas últimas se dan en menos oportunidades. Asimismo, el taller habilita otro espacio importante para la dinámica de los vínculos sociales, el patio-jardín de juegos, donde las niñas pueden disfrazarse con vestidos, coronas, alas de mariposa, entre otros elementos, y socializar entre ellas y con los niños. Ahora bien, teniendo como material empírico estas experiencias y creaciones en el marco del taller, tomaré algunas categorías sociales para ponerlas en tensión y contraste con aquel material, intentando comprender las vivencias de las niñas y lo que ellas dicen de sus vivencias a través de su accionar, sus narraciones e ilustraciones.

Retomo los aportes de Muñoz Onofre con la categoría de imaginarios de género, cuando define lo imaginario como "una herramienta conceptual para abordar la realidad social en su complejidad, teniendo en cuenta su dimensión narrativa, histórica y sociocultural. De este modo, se entiende por imaginarios de género el producto y la producción de las actividades conversacionales espontáneas y cotidianas de las personas mediante los cuales logran un entendimiento mutuo", que en este caso se trata de lo que se entiende por masculinidad y feminidad, y las relaciones sociales a las que estos sentidos dan lugar (Muñoz Onofre, 2004: 95). Al ser el resultado de los usos del lenguaje subjetivo, los imaginarios de género son un producto social que remite siempre a un contexto social e histórico-cultural determinado. Y, si bien se reconoce a las personas como agentes activos capaces de actuar de manera diferente a como se les impone desde las reglas culturales de sus prácticas cotidianas (Giddens, 1982), existen condicionamientos, no reconocidos como tales, que limitan lo cognoscible y la capacidad de actuar de las personas. De este modo, en la construcción imaginaria de los sujetos, estos emplean imágenes sobre lo que se entiende como masculinidad y feminidad proporcionadas por el contexto cultural e histórico específico en el que se encuentran inmersos (sus familias, la escuela, el barrio, el taller); y al tener un carácter social e histórico, las imágenes de género cambian con el tiempo. Estas dan sentido a la vida de las personas, orientan sus prácticas cotidianas y permiten entender sus relaciones sociales, es decir, inciden en el proceso de subjetivación y socialización de las personas.

Para entender esto último, es necesario comprender que en los imaginarios de género actúa una lógica identitaria en base a una matriz binaria en la que se conciben lo masculino y lo femenino como imágenes opuestas, idealizadas y excluyentes. Se conforman, de este modo, estereotipos en los que se asocia lo masculino a la fortaleza física, al ámbito público, al control de las emociones, a la competitividad, al rol activo, mientras que lo femenino pasa a estar asociado al ámbito privado, a

la maternidad, al rol pasivo y silencioso, a los movimientos corporales delicados y reservados. Estas imágenes de género brindan una explicación sobre los roles que las personas reproducen en su hacer cotidiano, legitimando determinados modos de ser y actuar, y excluyendo aquello que se aleja de estos sentidos. Así, se impone un orden jerárquico que tiende a naturalizarse, es decir, se invisibiliza una distribución desigual del poder en la que, mientras lo masculino es valorizado y tomado como referencia de lo universal, lo que se asocia a lo femenino es desvalorizado y estimado como lo otro diferente y deslegitimado. Estas imágenes de género —al ser tomadas como "naturales" u "objetivas"— resultan invisibilizadas en cuanto a su carácter social e histórico, pasando a tener un carácter fijo; y, puesto que inciden en la producción de las subjetividades, restringen el accionar de los individuos, limitando sus modos de sentir y ser.

Ahora bien, los imaginarios de género no están limitados a estas imágenes de lógica binaria. Se entiende que los sujetos son agentes activos, constituidos y constituyentes de sus relaciones sociales dinámicas, capaces de resistir y actuar de modo diferente al esperado por el orden hegemónico impuesto en un determinado contexto social e histórico (Giddens, 1982). Por lo tanto, cuando las imágenes de género ya no son recursos adecuados para dar sentido a la vida de las personas, comienzan a producirse nuevas construcciones imaginarias, nuevas metáforas y/o se resignifican las ya existentes (Muñoz Onofre, 2004: 99-100). Muñoz, retomando a Shotter (1989), explica que es necesario entender los imaginarios de género fuera de la lógica binaria para pasar a comprenderlos como "realidades incompletas, móviles, en camino de ser distinto a lo que son en tanto que son negociadas y negociables, realidades que subsisten solo en las prácticas de la gente y existen en el mundo solo en tanto pueden desempeñar un papel en los discursos de las personas" (Muñoz Onofre, 2004: 100). Así, se abre la posibilidad permanente de que surjan imaginarios distintos de los ya registrados históricamente y definidos en y por el lenguaje de las conversaciones cotidianas, con la apertura de una senda para la resignificación de las relaciones sociales, y la habilitación de la posibilidad de expresión de diversos modos de ser, sin que los estereotipos de género se conviertan en un destino inexorable en la conformación de las subjetividades.

Volviendo al material empírico en el marco del taller, como espacio de socialización, se aportan distintos imaginarios de género no solo por parte de les niñes, sino también por parte de les adultes a cargo del taller, todes procedentes de distintos ámbitos, con un intercambio de sentidos provenientes de distintos contextos. Para comenzar a ver la dinámica de estos imaginarios en las creaciones de las niñas, puede mencionarse que en algunas de las ilustraciones los protagonistas son personajes femeninos que toman como imagen-recurso a las princesas, algunas alegres, con colores vivos, entre quienes pareciera tener lugar su deseo, por ejemplo al recibir regalos para navidad, rodeadas de otras princesas tan alegres como ellas. En otra ilustración la niña princesa refleja una gran sonrisa al mirar el sol tan brillante como su vestido. Otros recursos utilizados son las hechiceras, que en algunas ilustraciones demuestran sus poderes mágicos y sus habilidades para el uso de armas como la espada; en otra imagen se ve un hada y se narra que ella es "difícil y mala" mientras que una bruja es "buena". En este último ejemplo se advierte cómo los estereotipos tradicionales en los que la figura de la "bruja" suele asociarse con la "herejía", con la alteridad de un otro desvalorizado en un contexto donde la religión católica es hegemónica, se vuelven valorizados. En otra ilustración, es dibujada una familia de princesas hechiceras, pero se da un cruce de imágenes. En esta familia —narra su autora— muere el padre "el rey de la hechicería", por lo que en su imaginario la figura patriarcal desaparece —¿cómo continuará la historia?—. Finalmente, una de las niñas elige como protagonistas femeninas a unas gemelas piratas, las que arrebatan la varita a un mago después de una pelea. Esto habilita a pensar cómo en los imaginarios de las niñas se presentan otras imágenes que pueden asociarse con las posibilidades de actuar desde un rol activo y competitivo utilizando la fuerza física.

Otro importante momento en el que tienen lugar los imaginarios de género es en el que les niñes salen a jugar al patio del CAF. Antes de salir, las niñas suelen disfrazarse, ansiosas, con vestidos que recuerdan la estética de las princesas. En el patio, si bien hay una división en cuanto a las actividades según el género de les niñes, dado que solo los varones juegan al fútbol —al menos

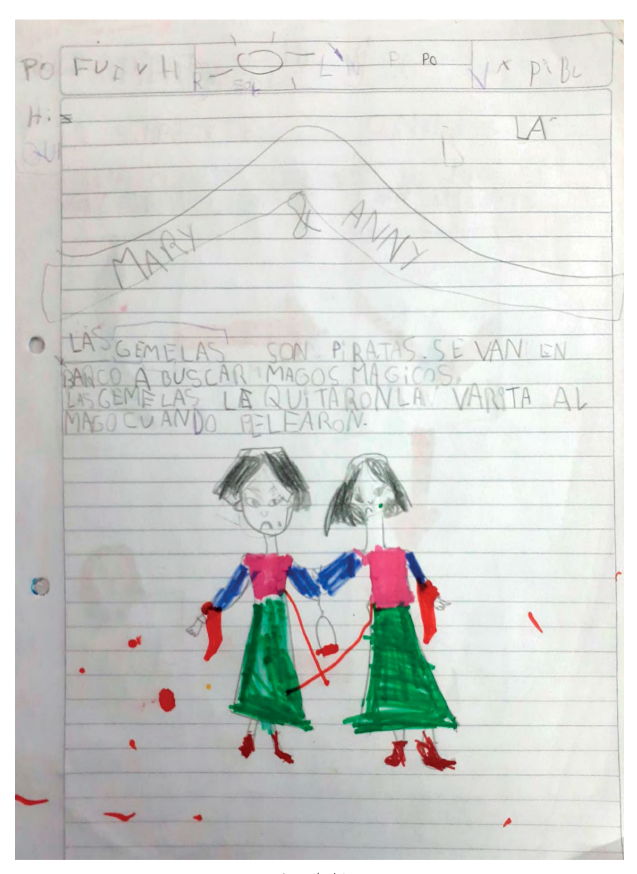
en las observaciones que realicé—, existen otras apropiaciones del espacio. En esta subdivisión se habilitan imaginarios en los que las niñas juegan a la par de los niños, enfrentándose con espadas u otras "armas", en grupos mixtos o haciendo alianzas entre las niñas contra los niños, a veces haciendo partícipes a les adultes integrantes del taller. Pareciera que las imágenes tradicionales que restringen los modos de actuar de las subjetividades asociadas con lo femenino se flexibilizan o transforman, al habilitar roles activos tanto para los niños como para las niñas, y dar espacio también a otras estéticas en los modos de vestir, como el de la reina de la piratería. En esta misma línea las imágenes tradicionales asociadas con las princesas (rol pasivo, a la espera de ser rescatadas) evidencian su carácter social, histórico y, por lo tanto, cambiante en momentos como en el que una de las niñas disfrazada de princesa tomó su varita y con ella señaló a cada une de les integrantes mayores del taller diciéndoles "te nombro doncella" o "te nombro caballero", independientemente de que la persona señalada fuera hombre o mujer. Además de jugar haciendo un uso performativo de la palabra, ise podría pensar que la niña tiene una visión cuestionadora previa de lo que es ser hombre y mujer?

La dinámica del taller habilita el poner en juego los imaginarios de género, posibilita su reflexión y la construcción de relaciones sociales más inclusivas y basadas en el respeto, sin que ello evite que los individuos disputen, tensionen, transformen o no sus sentidos. Muches de les niñes provienen de contextos donde no resulta fácil hallar un lugar para la expresión de sus particularidades. Es por ello que el construir espacios donde se ubiquen las diversas expresiones de les niñes es fundamental para que puedan elaborar y recrear sus relaciones sociales, desde sus propias historias e imaginarios, en los que sus voces y sus deseos tengan espacios concretos para su puesta en práctica.

Carla Torres



Hada mala, Bruja buena.



Las gemelas piratas.



Hadas y hechiceras.



La princesa y la Navidad.

## Las niñas como narradoras de relatos

La construcción de roles femeninos se ha hecho históricamente a través del ojo del hombre, de modo que se puede decir que, en general, solo conocemos lo que el género masculino piensa de esos roles, lo que los hombres creen que las mujeres quieren, sienten o temen. Falta, entonces, la voz de las mujeres diciendo qué sienten, quieren y temen, cómo ellas se ven a sí mismas, a otras mujeres y a los hombres.

Cuando son niñas, narrando una historia donde hay personajes femeninos, están las voces de la sociedad haciéndose presentes, también los mandatos y los estereotipos, así como las biografías de esas pequeñas autoras. La ficción con fragmentos o acaso patrones de su realidad se dibuja en las hojas de sus cuadernos y, al estar articulada en torno a consignas que rescatan estos roles, la idea es visibilizarlos y funcionar como un lugar simbólico donde puedan expresar lo que les pasa por dentro. Vivimos en una sociedad desigual, lo sabemos, en donde expresar nuestro sentir muchas veces va en contra de lo socialmente aceptado y más cuando somos niñas, entonces es cuando podemos hablar de lo que nos pasa.

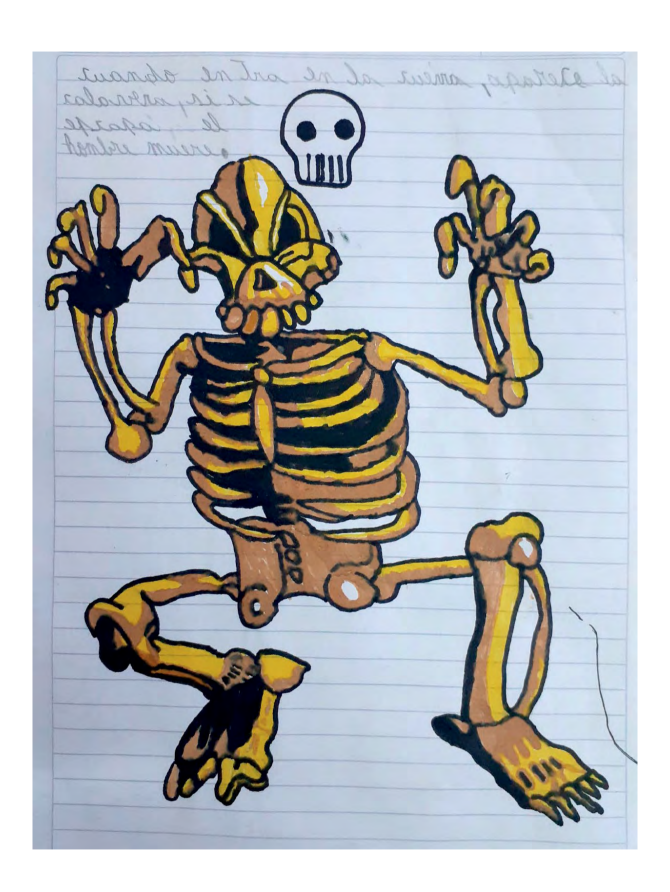
El rol de "Representaciones identitarias en el Bajo Flores" para las niñas es el de ser un espacio cuidado para explorar y manifestar el mundo interior con la creatividad como herramienta principal de emancipación y buscar otras feminidades posibles que habitar. Se usa el juego del disfraz para explorar otras identidades, siempre con el desafío de expandir esos horizontes para darnos más libertad y autonomía.

Javiera Licanqueo



La princesa azul.

CAPÍTULO SEXTO: Los zombis y el más allá



En las siguientes páginas nos enfrentaremos a las postrimerías de la temible muerte a través de las manos de sus creadores; elles nos presentarán su propia manera de concebir el mundo del más allá. En este último recorrido tendremos la suerte de ver a zombis "malos", que vuelven de la muerte, como resultado de experimentos científicos y a un "zombi héroe que falló". También podremos conmovernos con la forma en la que tributan la memoria de aquelles que ya no están pero que convocan por medio de banquetes.

La muerte puede presentarse como ese horizonte próximo o lejano al que miramos con ojos entreabiertos, por momentos más nítido, por momentos, indistinguible. Sin embargo, la llegada de la muerte no es más que el inicio de un camino para recorrer otro mundo. Por lo tanto, nuestra estancia aquí abajo es concebida como una preparación para otra existencia. A partir de esto, podemos hacernos la siguiente pregunta: ¿cuál es la morada de aquelles que atravesaron el umbral de la vida para pasar al mundo del más allá?

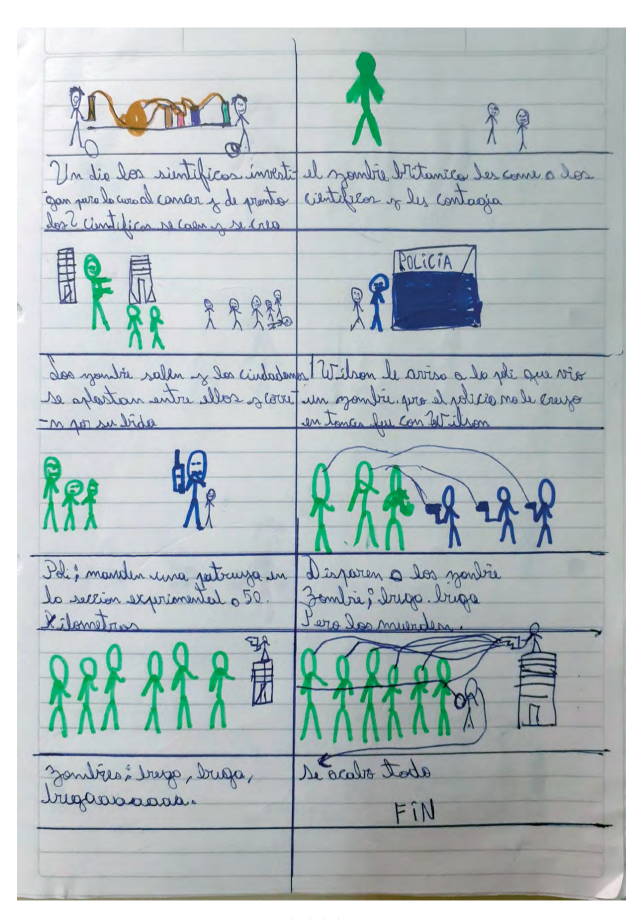
Así es cómo las tumbas de los muertos siempre han sido un punto de conexión con las almas de aquellos que han partido de este plano. De aquí que sean diseñadas como la "casa eterna" a fin de que las almas descansen allí. En definitiva, esta "casa eterna" no es un mero pasaje por el cual el alma transita hacia otra región, sino que es su última morada (Cumont, 1922: 48). Allí, en ese estrecho espacio que le ha sido otorgado, un individuo muerto continúa su vida oscura y precaria, pero a la vez su existencia sigue siendo similar a la que llevaba en la tierra.

De esta manera, los muertos se encuentran sujetos a las mismas necesidades de antes; están obligados a alimentarse y beber y confían en que aquelles que habían estado más cerca de ellos apacigüen su hambre y sed. Por lo tanto, es usual que sus familiares preparen banquetes al momento de recibirlos anualmente en algún tipo de celebración, que en la vida como en la muerte esperan con ansias y comparten ese festín en el emotivo reencuentro. A través de rituales específicos, en los que la comida muchas veces se vuelve un agente mediador, se establece una conexión entre el mundo del más allá y quienes aún pisan este suelo. En este tipo de conmemoraciones, se preparan tipos específicos de comidas para ser tributadas a las almas. Ya en la antigua Roma los familiares disponían leche, miel, vino, un tipo específico de torta o pan y flores entre otras ofrendas en los altares donde esperaban que estos presentes fueran consumidos por aquel a quien estaban destinados (Cumont, 1922: 50-52).

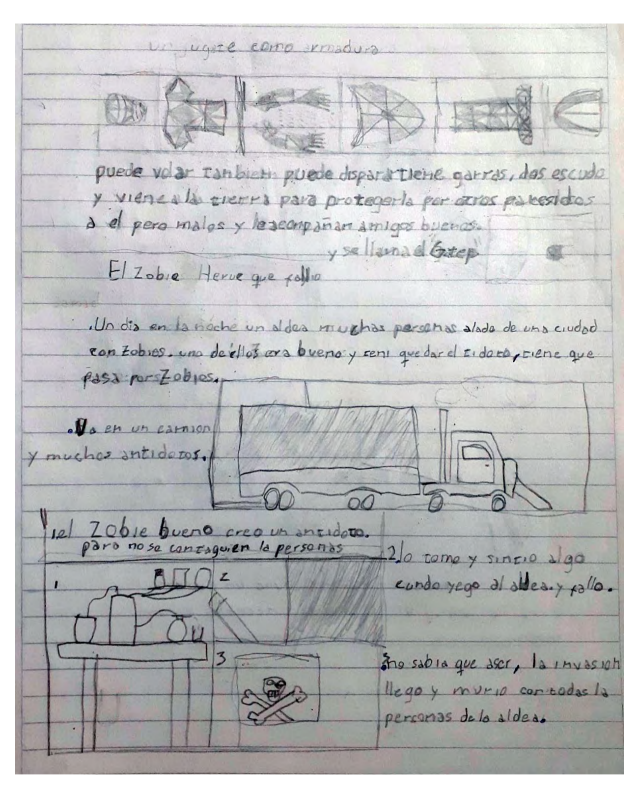
Así es como los muertos viven en la medida en que se los alimente y se les sacie la sed; en definitiva, mientras la memoria de sus familiares los conserve con vida también en la cotidianeidad. Sobre todo, se debe ofrecer comida a los muertos, porque la sombra tenue que reemplaza al cuerpo humano necesita alimento para su subsistencia en el más allá. Su vida débil y lábil se prolonga solo si se sustenta constantemente a través del recuerdo.

Esta tradición, aunque atravesada por creencias pertenecientes a una población mayoritariamente migrante de origen boliviano, se aprecia en el trabajo "La semana de los muertos". La niña nos relata que su papá "hace una escalera" a fin de establecer un puente entre quienes físicamente abandonaron la mesa y les que les cocinan. Asimismo, vemos que la comida se vuelve un elemento imprescindible: el papá también hace un pan con "harina, huevo, manteca suave y listo" para dirigirse a esa "casa eterna" en la que habitan las almas de los muertos, mientras la memoria de toda una tradición familiar aún pueda colocar en sus altares las efigies o, como dice nuestre niñe, los "cuerpos de los familiares". Por último, encontramos, a modo de epitafio, el más profundo y tierno deseo adornado con flores de que "Descansen en paz".

Alexis Robledo



El zombie británico.



El zobie.

## De las formas de conjurar los miedos

"Hace ya mucho tiempo que los cuentos enseñaron a los hombres, y siguen haciéndolo hoy a los niños, que lo más aconsejable es oponerse a las fuerzas del mundo mítico con astucia e intolerancia". Esta frase de Walter Benjamin (2012) bien podría describir el peso que la construcción de un más allá tiene en las narrativas y dibujos de les niñes. La evocación de un mundo otro, cuyas leyes no obedecen a las del nuestro y cuyas fuerzas somos incapaces de dimensionar, forman parte del acervo general de todas las culturas, y es uno de los modos que el hombre ha encontrado para dar forma a lo desconocido (lo desconocido del mundo que lo rodea, pero también dentro de sí mismo).

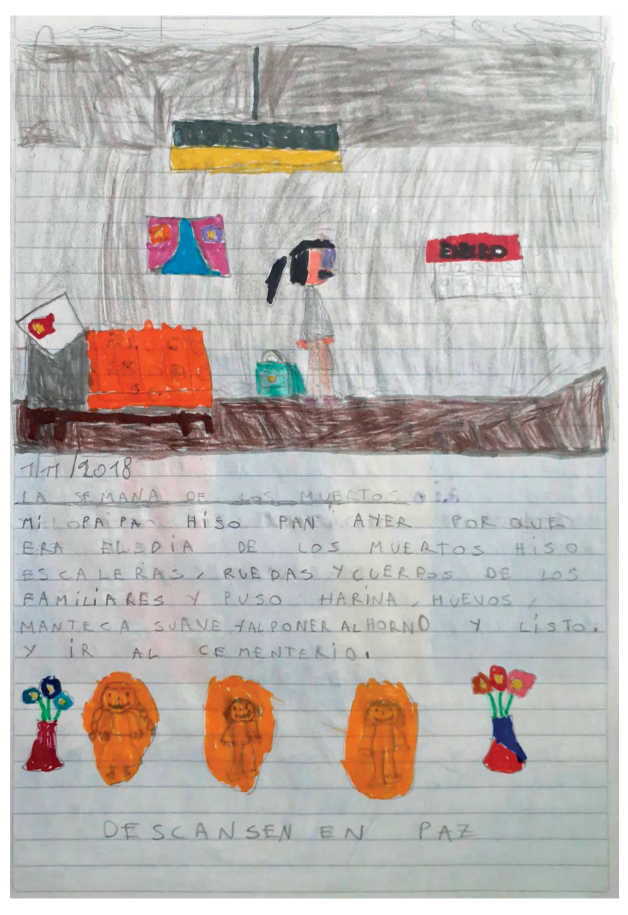
Se trata de la búsqueda de un pasaje, de un nexo entre ambos mundos que permita unir lo familiar con lo desconocido, lo prosaico con lo trascendente, lo mundano con lo maravilloso. Y también, ¿por qué no? De dar cuenta de lo extraño, lo abyecto, lo incómodo. De un yo y de otro.

Les niñes del CAF 3 todo el tiempo se reapropian de diferentes tradiciones, las mezclan y las reelaboran para dar cuenta de su experiencia inmediata, de sus miedos y presunciones, así como de la experiencia siempre traumática de la muerte. De manera que en ese "oponerse a las fuerzas del mundo mítico" que señala Benjamin, en ese gesto heroico, de valentía, también encontramos una manera de enfrentarse a los propios fantasmas.

La hibridación, en ese sentido, es uno de los recursos principales que utilizan les niñes para transformar elementos del mundo conocido que rodea a la infancia (mascotas, caras conocidas), mezclándolos con lo abyecto e inexplicable (colas de dragón, pieles de colores, dientes terribles, etc.). Otra forma que utilizan es la de lo monstruoso (del cual la hibridación podría considerarse una variante) a partir de la reapropiación de diversas tradiciones codificadas en nuestra cultura que reflejan la convivencia de un mundo globalizado con la vida del barrio y las tradiciones familiares. Así, por ejemplo, los vampiros adolescentes y los súper villanos que les niñes ven a través de la televisión conviven con demonios ancestrales y otros relatos transmitidos de manera oral en el ámbito del barrio o por sus propias familias. Por último, la ambientación de muchas de sus aventuras en zonas liminares e inclasificables del tiempo y del espacio, cuyas leyes están muchas veces invertidas (por ejemplo, la frontera entre la vida y la muerte), es otro recurso utilizado por les niñes para dar cuenta de lo desconocido, al tiempo que construyen un espacio donde "todo es posible".

Desde el conocido monstruo adentro del placard, pasando por los zombies y los vampiros más espectaculares de las películas, hasta llegar a los demonios y dioses malignos que pueblan los relatos familiares y las leyendas urbanas de la vida en la ciudad, les niñes del CAF 3 utilizan toda la variedad de mitos y leyendas que se cruzan por su camino para poder narrar la experiencia de lo desconocido y lo Otro. En este tránsito, confluyen ámbitos de transmisión muy distintos y diferenciados como la tradición oral o el relato familiar, el ámbito de la enseñanza escolar, la literatura, junto con las imágenes que nos "bombardean" todos los días desde los grandes medios e internet.

> Catalina Cabral Spuri Lautaro Marín



Descansen en paz.

listoria del

La historia del zombie que falló.

## Utopías de ayer, hoy y siempre...

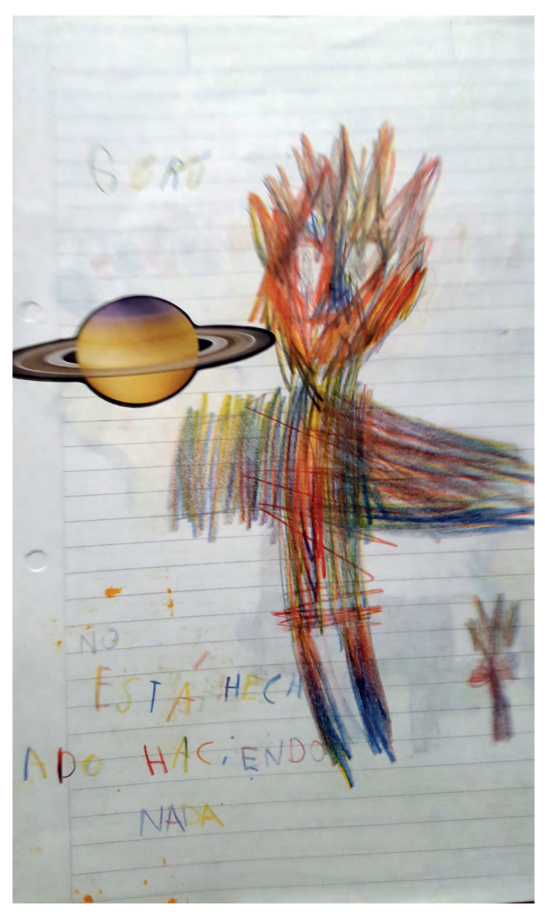
Nuestra participación en el CAF 3 es una forma más de seguir caminando y de construir nuevos caminos con ese andar. Seguir pateando el horizonte lejano, cargado de nubes de sueños e ilusiones es un desafío que nos interpela y, a su vez, nos enseña la riqueza del trabajo en equipo, articulando intereses, expectativas, realidades, formaciones, risas y anhelos.

La experiencia que nos queda de esta antología es la satisfacción de trabajar con niñes que no son el futuro, sino el presente, latido y vivo. De esta manera, el taller se configura como lugar de recreación donde cada integrante tiene el deber de imaginar, pensar, soñar, viajar, jugar... Y es esta actitud, este compromiso con las consignas y temas de cada encuentro lo que nos mantiene a todes en movimiento, caminando, avanzando, creyendo firmemente que aun en nuestras diferencias, nuestro profundo amor por lo humano y por los vínculos forjados hace que cada jueves valga no la pena, sino la enorme alegría de estar ahí, sembrando pasos firmes e indelebles.

Presentar un trabajo final, un producto, un objetivo alcanzado es siempre motivo de celebración y, por qué no, de orgullo. En este sentido, seleccionar las producciones de les niñes para armar esta antología significó un arduo trabajo puesto que muchas historias e ilustraciones no pudieron ser incluidas por cuestiones de espacio. Sin embargo, para quienes formamos parte de este proyecto, cada producción es una totalidad en sí misma y merece todo nuestro reconocimiento, ya sea por la dedicación, la prolijidad, la invención, el entusiasmo. Así, valoramos todos los trabajos (presentes y ausentes en esta antología) porque entendemos que en cada uno de los cuadernos fluyen incesantemente fragmentos de vida, como si fueran piezas inconexas de un gran rompecabezas.

Finalmente, no nos queda más que agradecer a les niñes que hacen posible este espacio. Gracias por la presencia y por el tierno cariño que nos transmiten. Gracias por compartir sus ficciones y sus mundos interiores. Gracias por las risas y los juegos. Gracias por enseñarnos que la utopía somos todes, y donde somos todes, somos mejores.

Ivo Santacruz Ascurra



Está hechizado haciendo nada.

## Bibliografía

AA.VV. (2002). Bajo Flores, Villa 1-11-14. Cincuenta años de historia (Primera Parte). En Cronista Mayor de Buenos Aires, año 4, N° 33.

Barthes, R. (1989 [1980]). Mitologías. México, Siglo XXI.

Benjamin, W. (2012). El narrador. Disponible en: http://www.librodot.com http://tallerdeexpresion1.sociales.uba.ar/wp-content/uploads/sites/123/2012/04/benjamin\_narrador.pdf (consultado 21/8/2020)

Bettelheim, B. (1988 [1975, 1976]). Psicoanálisis de los cuentos de hadas. México, Crítica.

Bourdieu, P. y Passeron, J.-C. (2014 [1964]). Los herederos. Los estudiantes y la cultura. Buenos Aires, Siglo XXI.

Calvo Muñoz, C. (2009). Complejidad, caos y educación. En *Plumilla Educativa*, Vol. 6, núm. 1, https://doi.org/10.30554/plumillaedu.6.555.2009 (Consultado el 1/7/2020).

Campbell, J. (1980 [1949]). El héroe de las mil caras. Psicoanálisis del mito. México, FCE.

----. (2000). Los mitos en el tiempo. Buenos Aires, Emecé.

Colom Cañellas, A. J. (2005). Teoría del caos y práctica educativa. En Revista Galega do Ensino, ano 13, núm. 47, noviembre.

Cumont, F. (1922). After Life in Roman Paganism. Londres, Yale University Press.

Curtius, E. (2004 [1948]). Literatura europea y Edad Media latina. Vol. 1. México, FCE.

Ferber, M. (2007 [1999]). A Dictionary of Literary Symbols. Cambridge, Cambridge University Press.

Genette, G. (1989). Palimpsestos. La literatura en segundo grado. Madrid, Taurus.

Giddens, A. (1982). Profiles and Critiques in Social Theory. Berkeley/Los Angeles, University of California Press.

Giménez, G. (2005). Territorio e identidad. Breve introducción a la geografía cultural. En Trayectorias, vol. VII, núm. 17, pp. 8-24. México.

Grimal, P. (1981). Diccionario de mitología griega y romana. Barcelona, Paidós.

Gombrich, E. H. (1995). Historia del arte. Buenos Aires, Sudamericana.

Jauri, N. (2011). Las villas de la ciudad de Buenos Aires. Una historia de promesas incumplidas. En Question, vol. 1, núm. 29.

Kandinsky, V. (1996). De lo espiritual en el arte. Barcelona, Paidós.

Korol, C. (comp.). (2007). Hacia una pedagogía femenista. Géneros y educación popular. Buenos Aires, El Colectivo. América Libre.

Kusch, R. (2000) Obras completas. Tomo I. Santa Fe, Fundación Ross.

Linon-Chipon, S. y Requemora, S. (eds.) (2002). Les Tyrans de la mer: pirates, corsaires et flibustiers. París, Presses Paris Sorbonne.

Mitchell, W. J. T. (ed.) (2002 [1994]). Landscape and Power. Chicago, The University of Chicago Press.

Muñoz Onofre, D. (2004). Imaginarios de género. En García Suárez, C. I. (ed.) *Hacerse mujeres, hacerse hombres. Dispositivos pedagógicos de género*, pp. 93-115. Bogotá, Siglo del Hombre/Universidad Central-DIUC.

Pégolo, L. (coord.) (2018). De vínculos y libros. Recreando historias en el Bajo Flores. Buenos Aires, Hora Mágica.

Shotter, J. (1989). Social accountability and the social construction of "you" En Shotter, J. y Gergen, K. J. (eds.), *Inquiries in social construction series*, Vol. 2. Texts of identity, pp. 133-151.

Trinchero, H. y Petz, I. (2013). El academicismo interpelado. Sobre la experiencia de una modalidad de territorialización de la Universidad Pública y los desafíos que presenta. En Lischetti, M. (coord.) *Universidades latinoamericanas. Compromiso, praxis e innovación*, pp. 53-82. Buenos Aires, OPFIL, UBA.

Vernant, J. P. (1986). La muerte en los ojos. Figuras del Otro en la antigua Grecia. Barcelona, Gedisa.

Winnicott, D. W. (1982). Realidad y juego. Barcelona, Gedisa.



De vínculos y libros. Recreando historias en el Bajo Flores II reúne las producciones de niñes y preadolescentes que, entre 2017 y 2019, han participado de los talleres ofrecidos en el CAF N° 3 por el equipo de extensión dirigido por la Dra. Liliana Pégolo.

Esta publicación demuestra la potencia democratizadora de una universidad que renueva sus lazos con la comunidad y promueve la integración de las prácticas de docencia, investigación, extensión.

En estos talleres, el equipo ha actuado como garante del derecho de niñes y preadolecentes de acceder, interpretar y recrear sus patrimonios culturales. A lo largo de estas páginas puede percibirse el trabajo en un espacio de intercambio sostenido con solidez académica y pedagógica, pero abierto al juego y construido a partir de vínculos de afecto y confianza.

Les invitamos entonces a participar de estos recorridos de lecturas, reescrituras y dibujos por paisajes y mundos diversos habitados por una multiplicidad de seres maravillosos, inquietantes o desconcertantes, en los que las infancias tienen la libertad de reconocerse o de los que pueden diferenciarse para reinventarlos y, en ese proceso, autorepresentarse e imaginarse. Compartimos con todes elles la satisfacción de ver sus (re)creaciones impresas en las páginas de este libro.





